Prof. dr. Zeljko Skuljevi¢

ETICKI SELEKCIONIZAM ili: Petronijevicevo
(ne)razumijevanje Nietzschea

Abstrakt

Petronijevicev prikaz Nietzscheove (i) moralne filozofije
svojevrsna je camera obscura: ono sto je "dobro" kudi i izmice njegovom
dubljem poimanju i razumijevanju, a ono S$to je ‘lose" hvali,
prenaglasava i prilagodava slijedu vlastitih moralnih misli.

Bez obzira Sto ova eticka progovaranja nisu filozofski (naj)
relevantncja ni za Nietzschea, ni za Petronijevica, smatrali smo uputnim
oslusnuti ih. Prvog, u jednoj kratkoj, nedovoljnoj i usputnoj slici, a
drugog, u njegovom ambivalentnom i "kritickom" nastojanju (ponekad
jasno i ingeniozno, ponekad simplicifirajuce i nedovoljno) da ga, osvit
vlastite eticke refleksije, razumije i predstavi, u ono vrijeme malobrojnoj
filozofskoj publici.

Jake uvijek treba braniti od slabih.
F. Nietzsche Volja za mo¢

Ruso apostol demokratije, Nice apostol aristokratije.
B. Petronijevi¢ Fridrih Nice

Sto je jos gore, Petronijevic nije imao mnogo srece ni s Niceom
(Nietzsche), tim svojim nesumnjivo najznacajnijim savremenikom...
Uopste nije razumeo Niceov dalekosezan filozofski znacaj,

vec ga je svrstao medu moraliste i ucitelje Zivota i olako

ocenio njegovu filozofiju kao u osnovi pogresnii.

M. Duri¢ Filozofija u dijaspori

Ono $to Kant svojom metafizikom ¢udoreda u izvjesnom
smislu potcjenjuje, Friedrich Nietzsche svojom (i)moralnom



filozofijjom precjenjuje. Naime, to da se djelanje mjeri i
procjenjuje, ne po mjerilu djelatnog, individualnog covjeka, vec
po opstim mjerilima, onim trebanja imperativa, nacela i normi,
zamjerka je ne samo Kantu nego i svim moralistickim nacinima
procjenjivanja djelatnosti.' Dakle, ne apriorni moralni zakon u
idealnoj formi neminovnosti i trebanja, nego moralno
procjenjivanje i djelovanje koje ima pretpostavku u instinktima,
sklonostima, nesklonostima, iskustvima i neiskustvima. Drugim
rijeima, u izboru i opredjeljivanju izmedu empiricke, konkretne,
upojedinacene i, cak, fiziologi¢ne individue i transcendentalne,
apstraktne (idealne), opste, nadindividualne moralnosti i trebanja,
Nietzsche se vezuje za ovu prvu. Jedan od glavnih Nietzscheovih
prigovora moralistickom nacinu procjenjivanja djelatnosti, napada
ovaj nacin vrednovanja u tacci u kojoj se "delanje meri i
procenjuje, ne po merilu delatnog, individualnog coveka, ve¢ po
opstim merilima, onim trebanja imperativa, nacela i normi."
Moralista sa idealistickim nac¢inom misljenja, smatra Nietzsche,
trebao bi da reflektuje o svojim vlastitim motivima, o stanju svoje
volje i o genealogiji morala kako bi uvidio da njegovo insistiranje
na opredjeljivanju djelatnosti prema trebanju, umjesto prema
bivstvovanju onoga koji djela, kao i pozivanje na prakti¢ni razum
sa zahtjevom obrazlaganja, upravljanja i procjenjivanja djelanja,
treba da bude relativizirano moralistickim ustrojstvom volje,
umjesto da pretenduje na apsolutno vazenje:

"Zar nista ne znas$ o jednoj intelektualnoj savjesti? Savjesti
iza tvoje savjesti? Tvoj sud ovo je ispravno ima pretpostavku u
tvojim instinktima, sklonostima, nesklonostima, iskustvima i
neiskustvima; ti mora$ pitati kako je ona tu nastala?, a zatim jo$
Sta me zaista tjera da je sluSam? Ti moze$ slusati njene komande
kao Sto valjan vojnik slusa komande svog oficira. Ili kao neka
Zena, koja voli onoga koji zapovijeda... Ukratko, svoju savjest
mozes saslusati na stotinu nacina... i, kratko receno, ako si mislio
suptilnije, bolje pazio i viSe ucio, ovu tvoju duzZnost i ovu tvoju
savjest viSe nece$ bezuslovno zvati duzno$cu i savjeSc¢u: uvid u to

' Usp. G.: Deleuze Nietzsche et la philosophie, Presse Universitaires de France,
Paris, 1967., 102 -104 i 106 - 108.

2 F. Kaulbach: Vidovi jedne filozofije delanja kod Nietzschea, Theoria, broj 3-4,
1982., 34.

10



kako su jednom moralni sudovi uopste nastali, ogadice ti tvoje
pateticne rijeci..."

Ovo Nietzscheovo kategoricko suprotstavljanje Kantu, u
smislu traZenja i postavljanja etickog regulativa, u nekim je
aspektima prividno. Premda Nietzsche vjeruje da je njegov
zahtjev za prevrednovanjem moralne filozofije orijentisane na
trebanje istup protiv Kanta, u argumentovanju contra utilitarizam,
primjetna su i odredena priblizavanja. Na iznenadujudi nacin, redi
¢e Kaulbach, pokazace se da se Nietzscheovi argumenti protiv
utilitarizma znacajno slazu s Kantovim, sa kojim, opet, Nietzsche
vjeruje da je u potpunom sukobu. Iz utilitaristickog postuliranja
misljenja kao kriterija poznavanja svijeta od koga se, zatim, ¢ini
ovisnim djelanje i njegovo procjenjivanje, Kant izvlaci zakljucak
da prakticno misljenje i djelatno odredeno odlucivanje treba
uciniti nezavisnim od "teorijskog" znanja svijeta i da svaki covjek
djelanje mora potpuno postaviti na prakticno primjenjivi um.
Nietzscheova teza, dakle, polazi od pretpostavke o nedovoljnosti
proracunavajuceg razuma za djelanje i njegovo procjenjivanje, sa
ishodistem, da ni saznanje ni um, takode ni prakti¢ni um, nisu
mjerodavni u ovoj tacki, ve¢ da se mi moramo vratiti bivstvovanju
onoga koji misli i djela. Na ovaj nacin on opstim zakonima i
nacelima djelanja pretpostavlja individualitet onoga koji djela,
trebanju bivstvovanje, a svijesti - djelatnog ¢ovjeka samog.*

I Volker Gerhardt smatra da izmedu bivstvovanja i trebanja
nema nikakve veze koja bi se dala umski utemeljiti. Nietzsche
smatra, veli on, samoobmanom i ovu ravnotezu za kojom se teZi
u individualnom djelanju, a koju je Kant, mada u ovoj tacki
skeptican slicno Nietzscheu, ipak podmetnuo kao prakti¢no
pretpostavljivu. Kantov realizam se pokazuje u tome §to se um
zadovoljio jednim "kao-da." Nietzsche je i u tome vidio jo$ jednu
iluziju koja prekriva realitet.’

I u Kantovoj prakticnoj filozofiji i u Nietzscheovoj "etici",
dakle, figuriraju kao centralni pojmovi volja, samo razli¢ito
odredena i definisana. U Kanta je to apriorno odredena ili Cista
volja, dok je u Nietzschea oblik djelatne volje kojoj je inherentna

* VS 255/56, FW af. 335; uobicajene skracenice ukoliko se koristi izdanje
Nietzsche Werke, Gesamtausgabe (Giorgio Colli/Mazzino Montinari), Berlin/New
York: W. de Gruyter, 1967.

* F. Kaulbach: Vidovi jedne filozofije..., cit. izd., 35.

> V. Gerhardt: Moc¢ i moral, Theoria, 77.

11



mo¢. Mo¢ kao ospoljena volja javlja se u Nietzschea kao neka
zapovijest (imperativ), ona zahtijeva poslusnost ili nareduje otpor:

"Sa pojmom volje Nietzsche se, dakle, vraca centralnom
pojmu moderne moralne filozofije (kurziv V. G.). | ba$ ovaj izvorni
pojam uzdiZe on do odluc¢ne karakteristike modi. Bit mo¢i lezi u
nastupu neke stvarne, to c¢e re¢i delatne volje. Time se moc i
moral poklapaju u svom najunutrasnjijem delu..."®

Kriticko suprotstavljanje i sistemsko rusSenje dogmi
tradicionalno shvacenog morala, dovesée Nietzschea na poziciju
jasnog i konzekventnog imoralizma. Neprihvatanje postojanja
morala po sebi, u smislu njegove tiranijje i determinisanosti
covjekovog zbiljskog Zivota, nije, ¢ini se, puka destrukcija morala
zarad nemorala. S toga Nietzscheova kritika moralne svijesti nije
data sa stanovista zahtjeva za prostim rusenjem morala, ali ni sa
stanoviSta zahtjeva za formiranjem novog morala kao odredenog
fiksiranog sistema vrlina i duznosti.”

Imoralizam je sasvim drugacija pozicija od nemorala, on
stremi oslobadanju Zivota kome je taj i takav moral, u svom
dezintegracionom djelovanju i Zelji da se nametne kao krajnja
svrha i apsolutno nacelo, stran i neZivotan; u tom smislu, traZi se
ili, bolje, zapovjeda bezpogovorna abdikacija i uniStenje morala u
njegovoj fantomskoj idealnosti i opoziciji spram Zivota i zbilje. S
toga, nema moralnih fenomena, reci ¢e Nietzsche u Zur Genealogie
der Moral, nego samo moralno tumacenje fenomena, Cime se
oporice njihova objektivna valjanost i postojanje. Moralno, prema
tome, nije niSta po sebi egzistentno, moralno je samo misljenje,
mnijenje. Ono pripada svijetu inteligibilnih pricina, privida.
Nietzsche moral smatra odredenim i to izopacenim nacinom
tumacenja zbilje. Citava njegova filozofija negira vrijednost
morala, prije svega, Sto je on tumacenje stvarnosti i istine, a ne
stvarnost i istina sama. Nuznost ukidanja i samoukidanja morala
osigurava, po Nietzscheu, samosvojnost i slobodnu individualnost

® Ibid, 79.

7 M. Zivoti¢: Smisao Niceovog imoralizma, 164 (u Zborniku Nice i marksizam,
Savremene filozofske teme, Beograd, 1969). Tu se, izmedu ostalog, kaze da se
upravo u Nietzscheovom imoralizmu mogu nadi izvjesne dodirne tacke izmedu
marksizma i Nietzschea. Nije slu¢ajno, veli Zivoti¢, da ni marksizam nema
jednu takvu teoriju o moralu koja bi zahtijevala formiranje jednog sistema
vrlina i duznosti. Marksizam nije moralisticka doktrina. Naprotiv, kod Marxa
moZemo nadi uvijek veoma ostre osude svakog moralistickog stava.

12



do koje mu je osobito stalo. Svo covjekovo stvaralastvo i
originalno nadahnude Zivotno su, dakle, ljudski fundirani: sasvim
oljudena, duSevno-duhovna ovostranost u svojoj permanentnoj
suprotstavljenosti i  neprijateljstvu  spram  onecovjecCene,
bezdusne, idealno transcendentne onostranosti. S toga,
polemisudi sa dosadasnjom naukom o moralu Nietzsche se, u Volji
za moc¢, pita odakle moralu pravo da bude moralni sudac cjeline
zZivota, odnosno da sudi i propisuje zbilju "a da pri tom nikada u
nju ne side..."

Apologet zbilje u njenoj osebujnosti i ¢vrstini (koju ne
svodi na puki redukcionisticki naturalizam ili biologizam), u svojoj
konstruirajuc¢oj a ne dekonstruiraju¢oj nakani nudi, ipak, samo
drugi obrazac moraliteta: protest i osuda morala izopacenog,
osiromasenog, blijedog covjeka (ukljucujuéi licemjerje i lazno
milosrde krscanske etike), s jedne strane, a s druge, pohvala i
ditirambi dosokratovskoj etici, odnosno moralu u tragicnom
razdoblju Grka.®! Bez obzira, dakle, na Nietzscheove radikalne
zahvate u oblasti tradicionalno shva¢enog morala (za, kada je u
pitanju zbilja, moralnu imanenciju, a ne transcendenciju), ne
izbjegava moralnosti, istina obojenoj, "novoj" i ogranicavajucoj.
Pledirajudi tako za konkretno i individualno, a protiv apstraktnog
i opSteg, primjetna je i stanovita paradoksalnost Nietzscheova
izvodenja i zakljucivanja. On ne napada moral uopste, "ve¢ na
odredeni moral pomocu drugog morala," ¢ime ne izbjegava
hipostazi imperativnosti, obaveznosti vaZenja ustanovljenog
"moralnog principa." Nietzsche nije vidio da iz stava po kojem se
upravo ¢ovjek postavlja kao kreator i za covjeka najviSe bice, koje
se stalno ocovjecuje, ujedno nuzno slijedi i (h)istorijsko poimanje
etike i nepriznavanje nikakvih ljudskih instikata, nikakve volje za
moci, nikakve "ljudske prirode" kao osnovnog, jedinog izvora
cjelokupnog moraliteta, pozitivho utvrdenog za svagda, u biti
nepromjenljivog. Samom negacijom vjec¢nog ljudskog morala mi
negiramo i nepromjenljivost ljudske prirode, i tvrdimi njenu
istoricnost, pa je s toga nikako ne mozemo ugurati pod neku
hipostaziranu kategoriju, nosila ona ima volje za mo¢i, dobro, zlo,

8 To isto tvrdi i Nikola Milo3evi¢ u pomenutom Zborniku (24), kada kaze da
Nietzscheovo ucenje ima svoju inspiraciju u onim grckim shvatanjima po
kojima su mogucnosti svijeta ogranicene, shvatanjima koja on sam (pri)pominje
u Nesavremenim razmatranjima.

13



kategoricki imperativ, ideje boga ili ideje zbilje. U biti, dakle, ne
moze biti presudno da li ¢e kao ideal Covjeka biti postavljen
Rousseauov po prirodi dobar covjek, Kantov covjek duznosti ili
veliki, jaki, bezobzirni covjek Nietzschea. Cim se, naime, tako
postavi eticka problematika, ona vodi nepromjenljivosti njenih
osnovnih  kategorija ili, kao u Nietzschea, imanentnoj
protivurjecnosti, “fiksiranju realno promjenljivog kao realno
nepromjenljivog." Za Nietzscheovu jo$ uvijek eticku koncepciju
bitno je jedno: ona rusi hijerarhiju starih moralnih vrijednosti, i to
tako da odrice apsolutne transcendentne moralne vrijednosti, da
odrice moralnost svekolikog dosadasnjeg morala i da ga tretira
kao jednostavno sredstvo, kao oruzje Zivota. On rusi ploce svakog
morala samo ne i ploce "moralnosti" svog imorala’. Mi isto tako
hocemo biti nasljednici moralnosti, nakon sto smo moral razorili, stoji
u Pabircima iz Nietzscheove ostavstine, aforizam 102.

Spekulacije i svakovrsna reinterpretiranja na jednu od
velikih tema Nietzscheove filozofije su viSe nego poznate. Preko
tendenciozno-brutalnih falsifikovanja i prisvajanja od strane
nacionalsocijalistickih teoreticara A. Baeumlera i Rosenberga,
zatim staljinisticko-dogmatskih i jednostranih interpretacija
Rosentala i Lukacsa,' do upornih pokusaja nekih juznoslavenskih
autora da ga, po svaku cijenu, predstave teorijskom
prethodnicom i najavljivacem fasizma."

Stav Branislava Petronijevic¢a prema Nietzscheovoj filozofiji
resp. etici je, viSestruko, zanimljiv i u osnovi ambivalentan. Baveci
se kriticki njegovom filozofijom u viSe navrata,'” zadrzava

° D. Grli¢: Smisao i sudbina filozofije Friedricha Nietzschea, 315-316, pogovor knjizi
Tako je govorio Zaratustra, Mladost, Zagreb, 1980; takode, knjigu od istog
autora Friedrich Nietzsche (odjeljak Imoralizam kao moralni zahtjev), Zagreb,
1981., 53-69.

1% Jako se ova konstatacija, (naj)cesce, preuzimala nekriticki, postoje poku3aji,
istina rijetki, da se to malo temeljnije (pro)pita. Naime, u jednom kracem
progovaranju o ovoj temi, N. MiloSevi¢ govori "o izvesnom niceanstvu u
filosofiji samog Lukaca." Tamo gdje se govori o Nietzscheovom shvatanju
dekadencije, veli autor, nalaze se jedina mjesta na kojima se Lukacs o velikom
imoralisti izrazava u superlativima (N. Milosevi¢: Sta Luka¢ duguje Niceu?, 179-
187, zbornik Nice i marksizam).

"'V, Pavicevié: Osnovi etike (odjeljak Niceov imoralizam), BIGZ, Beograd, 1974.,
322-331.

12 (Naj)prije Fridrih Nice: Zivot i filozofija koji je objavljen u Letopisu Matice
srpske 1901., koja je iste godine preStampana kao zasebna knjiga. Uvrstena je i

14



dvosmislenost stava i prilagodljivost intoniranja. Izlazudi i
komentarisuc¢i Nietzscheovo shvatanje moralnog dvojstva, kaze
na jednom mjestu, da je moral gospodara istotako pogresan kao i
druga dva principa Nietzscheova. U nastavku veli, medutim, da on
(moral gospodara, prim. S.Z) "kad se ne stavimo na ovo
apstraktno-principijelno stanoviste, ipak sadrzi u sebi relativho
mnogo vise tacnog od ona prva dva Niceova principa." Sta je to
"relativno mnogo viSe tacnog" u Petronijevi¢evoj apologiji morala
gospodara (Citaj: duhovno izuzetnih pojedinaca) vidi se iz pasusa
koji netom slijedi:

"Ve¢ smo rekli da Nice ima utoliko pravo ukoliko velike
licnosti smatra za stvaraoce kulture, i dokle god je potrebno da
covecanstvo jo§ stvara, dokle god covecanstvu treba velikih licnosti,
dotle se moral aristokrata, moral velikih mora postovati pored morala
malih" (podc. $.Z.)."

Bez obzira $to pod aristokratama Petronijevi¢ misli na
"aristokrate duha i srca" ovaj moralni selekcionizam i
sankcionizam (ne)obi¢no konotira sa reakcionarnim oblikom
feudalno-staleske tradicije. Njegov filozofski rojalizam (koristeci
Nietzschea kao povod i povijesnu ispriku), polemisuéi sa
"neosnovanim traZenjima demokrata", veli da kad bi se danas
ostvarili zahtjevi socijalizma bez ikakvog ogranicenja (u tekstu ih
brka za zahtjevima socijaldemokrata), da bi to znacilo propast
ljudske kulture. Argumenti u prilog ove (hipo)teze su apsolutno
neprihvatljivi, bez obzira ko ih izrice i u kojem politicko-
povijesnom i "filozofskom" kontekstu:

"Jer nizi staleZ svojom moralnom autonomijom jo$ su
suviSe nemocni, svojom inteligencijom jo$ su suviSe mali da sami
sobom vladaju - jo$ treba generacije da produ, pa da se dostigne
onaj stepen inteligencije i moralne samodiscipline niZih staleza,
koji su stole¢ima Ziveli u najvecem mraku, koji je potreban da se

1910. u knjigu Sopenhauer, Nice, Spenser, da bi drugo, popravljeno izdanje, u
knjizi pod istim naslovom, izaslo 1920. godine. U nesto redigovanom obliku
ovo drugo izdanje je objavljeno u knjizi B. Petronijevi¢ Istorija novije filozofije
1982., i, na kraju, u izabranim djelima (knj. 5) Od Zenona do Bergsona, Zavod za
udzbenike i nastavna sredstva, Beograd, 1998., 453-532.

'3 B. Petronijevi¢: Istorija novije filozofije, Nolit, Beograd, 1982., 666. Pokusaji
"relativnog akceptiranja" i opravdanja ovakvog Petronijevicevog (ne)etickog
stava nalazimo, primjerice, u Lj. Ili¢: Srpska knjiZzevnost i Nice (Branislav
Petronijevic), Konras, Beograd, 2002., 410-411.

15



ucini pokusaj sa ostvarenjem zahteva krajnje demokratije. Dotle,
pak, mora se voditi racuna o tome da ima ljudi izuzetnih, i da je,
ako oni odista sluze ljudskoj kulturi, masa duzna da im mnogo Sta
dopusti i da im mnogo oprosti, Sto se obicnom coveku ne bi
dopustilo i ne bi oprostilo, a prvo i prvo da se od takve li¢nosti ne
trazi - osim ako ona od prirode ima takvu dispoziciju - da i u
obicnom Zzivotu bude rob demokratije. Samo ova neosnovana
traZenja demokrata, upravljena bez ikakvog dubljeg prava na
otmene li¢nosti velikog uma — proizvodi s vremena na vreme
takve velike protivnike njene...""*

Ovo Petronijevi¢evo podvajanje na moralno i intelektualno
velike i male (ljude ili literature, svejedno), proizilazi iz njegove
pomalo patogene sklonosti da lamentira nad usudom darovitih
mislilaca rodenih u "malom narodu","” kao i u neumjerenosti u
izricanju laskavih ocjena onima iz velikih koji su nezaobilazni za
"opStu nauku covecanstva." Kao da je po svaku cijenu htio da
bude "samostalni heroj misli", ugledaju¢i se i ogledajuéi u
Velikima; sebe je smatrao genijem i piSuci svoja najvaznija djela
jezikom "velikih naroda" (njemacki, engleski, francuski), uopste
mu nije bilo vazno da li ga domaca kritika razumije i prihvata.
Ovo neprihvatanje i nekomuniciranje sa vlastitom malom
sredinom odvelo ga je u "podvajanje merila vrednosti" i ljudi.
Time se htjela, primjecuje Branko U. Pavlovi¢, izdejstvovati zastita
provincijalnog statusa jedne "male literature, kao Sto je nasa",
obezvreduju¢i ga istovremeno jednim apstraktnim mjerilom
"opSte nauke Covecanstva":

"Time se u stvari svakoj "maloj literaturi" postavlja zahtev
da bude neka imitacija "velike literature" ili da se iskazuje na
jeziku "velike literature". Posledice su sasvim obeshrabrujuce: ako
hocete da stvarate apsolutno vredno delo, ako hocete da mislite i
da iskazujete svoju prirodnu obdarenost, onda stvarajte i mislite
na jeziku neke "velike literature". To je, mora se reci, kobna
predrasuda. A ona "nepravda" koju je Petronijevi¢ tako duboko

' Ibid, 666.

'S U nekrologu Bozidaru KneZevicu objavljenom u Politici 20. februara 1905., a
preStampanom u knjizi Clanci i studije II, Pancevo, 1920., Petronijevi¢ kaZze:
"Nepravedno je od prirode pustiti da se jedan darovit mislilac rodi u malom
narodu."

16



osecao, ne dolazi od prirode nego od predrasude o "velikim" i
"malim" literaturama.'®

Samo prividno izgleda ¢udno Petronijevicevo zanimanje za
Nietzschea. Sebi nije mogao ili nije htio razjasniti zasto ga je
Nietzscheovo djelo toliko privlacilo; nalazio je u tome nekakav
utilitarni razlog i govorio da je proucavanjem i prevodenjem
Nietzschea poboljSao svoj stil. “Ustvari”, zapisuje Pavlovi¢,
“Nietzsche ga je privlacio kao heroj misli, kao pobunjenik protiv
duhovne ustajalosti i licemjerne skrusSenosti; najzad i kao
misionar, apostol novog Zaratustrinog vjerovanja u samog sebe, u
ono $to je u samom covjeku "viSe bice", "visi Covjek." On je u
Nietzscheu traZio ohrabrenje za svoju rezervisanost prema
popovanju i moralisanju, pa i za svoj slobodno-mislilacki stav
prema religioznom vjerovanju, za stav kojim se, prije bavljenja
Nietzscheom, inspirisao jedino prosvjetiteljstvom.”"”

Primjeri Petronijevicevog nerazumijevanja i jednostranog
interpretiranja nekih Nietzscheovih kategorija, Sto V. Pavicevi¢
usrdno citira u svojoj knjizi Osnovi etike, vidljivi su kad govori o
njegovom nadcovjeku:

"Nice nastoji da detaljno pokaze kako se iz prvobitnog
stanja divljine i apsolutnog odsustva svih moralnih pojmova
razvio moral. Prvobitno, covek je Zivotinja sa jakim instiktima,
plava bestija (die blonde Bestie), mesozder i niSta viSe. Od ove
zivotinje koja je u divljini bila potpuno slobodna, koja se nije
pokoravala nikom i nikakvim zakonima, trebalo je stvoriti pitomu
Zivotinju, Zivotinju koja ¢e modi sluati kako bi joj se moglo
zapovediti. Zivotinju, koja je jedino obecavala (tj. obecavala da
proizvede nesto vise - nat¢oveka), trebalo ju je odgojiti, trebalo ju
je uciniti odgovornom, trebalo ju je nauciti pameti." Ili: "njegov
ideal jakog coveka naposletku se veoma pribliZuje tipu obi¢nog
prirodnog coveka, plave bestije (die blonde Bestie), tako da se ono
Sto treba da bude natcovek pretvara u potcoveka, u divljeg
coveka, koji nista drugo i nije do covek jakih, nesalomljivih
instikata."'®

'¢ B.U. Pavlovi¢: Petronijevi¢ u istoriji novije filozofije, 18-19; predgovor u knjizi B.
Petronijevic Istorija novije filozofije. Petronijevicevi stavovi koje Pavlovi¢ kriticki
problematizira mogu se (pro)nadi u slede¢im knjigama: Sopenhauer, Nice,
Spenser, Beograd, 1910., 154 i Od Zenona do Bergsona, cit. izd., 520-521.

17 B.U. Pavlovié: Predgovor, 17.

'8 Istorija novije filozofije, 645, 666.

17



I pored nesporno lucidnih zakljucaka u pomenutoj studiji,
smatramo da ovu tezu nije potrebno posebno komentarisati.

U neSto umjerenijem tonu, i posrednije, Branimir
Petronijevi¢ se vraca Nietzscheu jo$ jedanput. PiSuci prikaz knjizi
Alfreda Fouilleea Nietzsche et | immoralisme kaze, izmedu ostalog,
da Nietzscheova negacija morala nije apsolutna u tom smislu da
Nietzsche hoce uopste da moral nestane, "ve¢ on samo u toliko
negira moral." Njegovo odricanje morala, dakle, nije apsolutno,
nego relativno, ¢ime se iskazuje (Sto je, opet, u kontradikciji sa
nekim tezama iz gore pomenute studije) da njegov imoralizam
ima sasvim osobenu, nietzscheansku moralnu podlogu:

"Psiholoska podloga ovoga morala (misli se na hri§¢ansko-
demokratski, prim. $.Z.) leZi u saZaljenju i ljubavi prema bliZznjemu
a jednakost i bratstvo osnovne su objektivacije njegove. Nice
negira ovaj moral potpuno pa na njegovo mesto stavlja moral
egoizma i nejednakosti. HriS¢ansko-demokratski moral to je, po
Niceu, moral niskih, slabih, neznatnih, moral velike mase, ukratko
moral robova; njegov aristokratsko-egoisticki moral to je moral
velikih, jakih, otmenih, moral nekolicine, ukratko moral
gospodara.""”

Fouilleeovu knjigu Nietzsche i imoralizam Petronijevi¢
ocjenjuje kao uspjelu u pojedinim dijelovima, dok su na mnogim
mjestima njegove "kriticke primedbe neosnovane" a "na mnogim
nedovoljne..." Posebno imponuje, u okviru knjige, komparativna
studija o Nietzscheu i Marie-Jean Guyau (1854-1888),” koga
Fouillee precjenjuje i kao moralistu i kao moguceg uticajnika na
Nietzschea. Istina je, navodi dalje Petronijevi¢, da je Nietzsche
poznavao Guyauovo djelo, te da ih je navodio, "ali njegova je
doktrina u osnovi tako odelita, zasebna individualna, da je on nije
ni od koga mogao pozajmiti..." Petronijevi¢ se slaze da oba
filozofa u kritici morala polaze sa jednog zajednickog stanovista;
obojica, naime, uzimaju da moralni principi nemaju nikakve vise

9 A. Fouillee Nietzsche et I' immralisme, Bibliotheque de philosophie
contemporaine, Paris, Felix Alcan, Editeur 1902; prikaz objavljen u Srpski
knjizevni glasnik, Beograd, 4/1904., knj. XI, sv. 6 (16. mart), 471, te ponovo
prestampan u knjizi Clanci i studije Ill, 1zd. knjizara Napredak, Beograd, 1922.,
31-37.

2 Svoja eticka shvatanja Marie-Jean Guyau izlaZe u djelu Esquisse d’ une morale
sans obligation ni sanction iz 1884. godine.

18



sankcije ni obaveze, da ta pravila i nacela mogu proisticati samo
iz prirode samog Zivota:

"l za Nicea i za Gijoa Zivot je osnov same egzistencije,
Zivot je prema tome i sam cilj egzistencije; a cilj Zivota, koji je u
isto doba i najdublja priroda njegova, to je aktivitet u
najitenzivnijem stepenu svome, aktivitet C¢iji se maksimum
intenzivnosti spaja sa maksimumom ekstenzivnosti. Sve $to Zivi,
svaki zivi individuum, teZi da uveda intenzitet svoga Zivota i da
time u isto doba uveca i sferu svoga uticaja na druge individue."”'

Poslije formulisanja istovjetnog kriterijuma moralnog
djelovanja, stav dvojice filozofa postaje divergentan, a posebno "u
odredbi same prirode ovog ekstenzivnog proSirenja Zivota..." Dok
za Nietzschea, veli Petronijevi¢, proSirenje Zivota lezi u
potcinjavanju drugih sebi, dotle Guyauov individuum druge unasa
u sebe; iz ovog unasanja i spajanja sa drugima proizilazi da su
ljubav i altruizam neminovne posljedice same prirode Zivota:

"Po Gijou dakle individuum postaje vedi, prosiruje se, da bi
i druge obuhvatio u sebi; po Niceu individuum se prosiruje,
postaje vedi da bi druge odbio od sebe, da bi se proSirio i iznad
njih i pored njih; po jednome bogatstvo individualnog Zivota
sastoji se u pozrtvovanju za druge, po drugome u satiranju
drugih, u njihovom potcinjavanju; po jednome Zivot je u osnovi
svojoj komunikativna i ekspanzivne, po drugome agresivne i
destruktivne prirode."”

I tako, kao da je Petronijevicev prikaz Nietzscheove
(i)moralne filozofije svojevrsna camera obscura: ono $to je "dobro"
kudi i izmice njegovom dubljem poimanju i razumijevanju, a ono
Sto je "loSe" hvali, prenaglasava i prilagodava slijedu vlastitih
moralnih misli. Bez obzira Sto ova eticka progovaranja nisu
filozofski najrelevantnija ni za Nietzschea, ni za Petronijevica,
smatrali smo uputnim oslusnuti ih. Prvog, u jednoj kratkoj,
nedovoljnoj i wusputnoj skici, a drugog u njegovom
ambivalentnom i ‘kritickom" nastojanju (ponekad jasno i
ingeniozno, ponekad simplificirajuce i nedovoljno) da ga, u osvit
vlastite eticke refleksije, razumije i predstavi, u ono vrijeme
malobrojnoj filozofskoj publici. Ipak, ostaje u covjeka ona

! Ibid, 473.
22 Ibid, 473-474.

19



neutaZena Zelja i ceZnja za istinom o kojoj Nietzsche, u
Genealogiji morala,” progovara i profetski i sjetno:

"l ovde ponovo doticem svoj problem, nas problem, o moji
nepoznati prijatelji (jer joS ne poznajem nijednog prijatelja): koji
bi smisao imao na$ Citav Zivot ako ne onaj da u nama ta volja za
istinu pocinje sada - sumnje nema - da iS¢ezava moral: to je
golema drama u sto ¢inova, rezervisana za naredna dva stoleca u
Evropi, najstrahotnija, najsumnjivija, a moZda i nadom
najispunjenija drama..."

Drama u kojoj je, receno odvec nietzscheanski, prvi
moralni ¢in gubljenje morala samog, s nadom da se time ne gubi
covjek i njegovo ljudsko, odvec ljudsko djelovanje.

Izvori i literatura

1. Deleuze, G.: Nietzsche et la philosophie, fress Universitaires se
France, Paris, 1967.

2. Fouillee, A.: Nietzsche et [limmoralisme, Biblioteque dr

philosophie contenporaine, Paris, Felix Alcan, Editeur 1902.

Gerhardt V.: Moc i moral, Theoria, br. 3-4, 1982.

4. Grli¢ D.: Smisao i sudbina filozofije Friedricha Nietzschea
(pogovor knjiz. F. Nietzschea Tako je govorio Zaratrustra,
Mladost, Zagreb, 1980.); takoder od istog autora Friedrich
Nietzsche (odjeljak Imoralizam kao moralni zahtjev), Zagreb,
1981.

5. Guyau, M.J.: Esquisse d'une morale sans obligation ni sanction,
1884.

6. 1li¢, L).: Srpska knjizevnost i Nice (Branislav Petronijevic), Beograd,
2002.

7. Kaulbach, F.: Vidovi jedne filozofije delanja kod Nietzschea,
Ttheoria, br. 3-4, 1982.

8. Milosevi¢, N.: Sto Lukac duguje Niceu (Zbornik Nice i marksizam,
Savremene filozofske teme, Beograd, 1969.).

9. Nice, F.: Genealogija morala, Grafos, Beograd, 1983.

10. Nietzsche Werke, Gesamtausgabe (Giorgio Colli/Mazzino
Montinavi), Berlin/New York W.d Gruyter, 1967.

w

2 F. Nice: Genealogija morala, Grafos, Beograd, 1983., str. 162.

20



11. Pavlovi¢, Z.: Petronijevi¢ istoriji novije filozofije (predgovor u
knjizi B. Petronijevié: Istorija novije filozofije, Nolit, Beograd,
1982).

12. Pavicevi¢, V.: Osnovi etike (odjeljak Niceov imoralizam) BIGZ,
Beograd,1974.

13. Petronijevi¢, B.: Fridrih Nice. Zivot i filozofija, Letopis Matice
Srpske, 1901, fopenhauer, Nice, Spenser 1910.; Istorija novije
filozofije, lzdavacka knjizarnica Napredak, Beograd, 1922.
(drugo izdanje), Nolit, Beograd, 1982. (trece izdanje); Nekrolog
BozZidaru KneZevicu, Politika (20. februar) 1905. Od Zenona do
Bergsona, Zavod za udzbenike i nastavna sredstva, Beograd,
1998.

14. Skuljevi¢, Z.: Filozofija izmedu originalnosti i eklekticizma,
Hijatus, Zenica, 1997.

15. Zivoti¢, Z.: Smisao Niceovog imoralizma (U zborniku Nice i
marksizam, cit. izd., 1969.).

THE ETHICAL SELECTIONISM
Summary

Petronijevic's view of the Nietzsche's immoral philosophy
is one kind of camera obscura: he criticizes what is "good" and
runs away from his deeper understanding, but he praises what is
"bad", emphasizes and adapts it to the train of his own moral
thoughts. We have maintained advisable to investigate these
ethical statements, although they are not philosophically most
important either for Nietzsche or for Petronijevic. We have
portrayed the ethical statements of the former in an outline and
of the latter in his ambivalent and “critical" strive (which is
sometimes clear and ingenious, but sometimes simplified and
unsatisfactory) to understand and present Nietzsche to the small
philosophical audience of that time, in the dawn of Petronijevic's
own ethical reflection.

21



