Akademik Franjo Sanjek

SALIH JALIMAM: «<DJELATNOST DOMINIKANACA U
SREDNJOVJEKOVNOJ BOSNI»

Tuzla, 1999.

Knjiga Djelatnost dominikanaca u srednjovjekovnoj Bosni
koncipirana je logicki, tekst je protocan, citljiv i bez suvisnih
ponavljanja, kriticki aparat odmjeren i pisan prema nacelima
povijesne metodologije. 1z obilja navedenih izvora i objektivne
analize povijesne literature razvidno je da Jalimamova knjiga
predstavlja novost u historiografiji Bosne i Hercegovine, $to je
garant napretka u (povijesnoj) znanosti.

U uvodnom poglavlju autor daje iscrpnu analizu izvorne
grade i znanstvene literature o dominikancima u
srednjovjekovnoj Bosni. Jalimam s pravom upozorava na
poteskoce u potrazi za novom arhivskom gradom, jer postojeca je
odve¢ skromnih razmjera a nerijetko i nedostupna istraziva¢ima.
Treba imati na umu da Dubica i Biha¢, lokaliteti u kojima
dominikanci imaju samostane znacajnog opsega i aktivnosti nisu
u sastavu srednjovjekovne Bosne.

Autor s pravom istice da dominikanci u srednjovjekovnoj
Bosni, izmedu 1230-ih i 1330-ih godina «nisu bili samo inkvizitori»
kao S$to neki, poput Miroslava Krleze u «Republici») rado
naglasavaju nego ostavili «<snazni pecat u duhovnom i kulturnom
Zivotu  bosanskog srednjovjekovlja».Ne treba ni previSe
apostofirati antagonizam dvaju prosjackih redova, koji ce
dominikance i franjevce pocetkom XIV. Stoljeca dovesti pred
papinsko sudiste u Avignonu.

Drugo poglavlje sadrzi «opSte podatke o
dominikancima».autor vrlo minuciozno, uz pomo¢ brojnih
literarnih navoda, pokuSava citatelju predstaviti Red brace
propovjednika ili dominikance, koji ¢e u dva stoljeca svoje
djelatnosti u Bosni ostaviti snazan pecat na duhovni i
intelektualni aspekt razvoja bosanskoga drustva. Na str. 20-21

405



Jalimam tvrdi da je Dominik de Guzman, utemeljitelj Reda koji
nosi njegovo ime (dominikanci) uvidio kako se katarima i slicnim
sektaS§ima  moze  doskociti «amo u  jevandeoskom
propovijedanju». Katari su prihvacali jedino novozavjetne knjige:
Cetiri evandelja, katolicke poslanice i Knjigu otkrivenja ili
apokalipsu, pa je Dominik jedini efikasan odgovor mogao nadi u
propovijedanju evandelja. Na str. 22 autor s pravom naglasava da
dominikanci otpocetka djeluju «narocito u gradskim sredinama te
su odmah pridobili epitet gradskog reda». Oni se, kao i franjevci
radaju s europskim gradovima i djeluju u urbanim sredinama, za
razliku od monaskih benediktinskih i cistercitskih zajednica, cije
je djelovanje vezano uz ruralne sredine. Na str. 23 istiCe se da su
dominikanci «pored propovijedi (bili obavezni da se bave
proucavanjem teoloskih i filozofskih disciplina, pa su se uskoro
proculi i na pojedinim katedrama zapadnih univerziteta, primjera
radi u Parizu». Konstatacija je i viSe nego tocna, ali je trebalo
naglasiti da su dominikanci studirali da mogu efikasnije
propovijedati (uzrok i posljedica!). Trebalo je naglasiti da je Red
brace propovjednika ustrojen po uzoru na (zapadna) sveucilista.
Njihov vrhovni starjeSina nosi sveuciliSnu titulu magister
(generalis). Po pridjevu «generalis» prozvat ¢e ga jednostavno
«general» iako mu je sluzbeni naslov «Vrhovni naucitelj»-Magister
generalis. Izborni sustav, rotacija duzZnosnika na delegatskim
principima, podjela provincija na «nationes» (nacije) itd. takoder
su preuzeti iz srednjovjekovnog sveuciliSnog sustava. Uostalom i
sam naziv «univerzitet» vezan je za dominikance, kojima
korporacija Pariskog sveuciliSta 1219. daruje livade uz ulicu sv.
Jakova i istoimena juzZna gradska vrata, potpisujuc¢i se kao
«Universitas magistrorum etstudentium Parisiis commorantium»-
Zajednica (ili Udruzenje) pariskih profesora i studenata. Zbog
samostana uz ulicu sv. Jakova prozvali su ih «Jakobincima» naziv
koji u vrijeme Francuske revolucije nose radikalni revolucionari
koji su imali «glavni S$tab» u rekviriranom dominikanskom
samostanu sv. Jakova.

U tre¢em poglavlju, posvecenom «dolasku i pocetnoj
djelatnosti dominikanaca u srednjovjekovnu Bosnu» pisac
istancanim osjecajem za mjeru prati implantaciju i razvoj
dominikanskih aktivhosti na bosanskom prostoru. Njegove
analize su odmjerene, iz pronadene skromne grade stvara
hipoteze i zakljucke, ne zakljucujudi viSe nego Sto mu to navedeni

406



izvori i povijesna literatura dopuStaju. Ne promatra
srednjovjekovno bosansko ( i europsko) krs¢anstvo samo vjerski
nego i Sire- kao civilizacijski fenomen. U svojim sudovima i
zaklju¢cima vrlo je odmjeren a literatura mu je redovito azurna.

Vrlo zanimljivu konstataciju autor iznosi u pogledu
benediktinaca, koji su se na nasim prostorima, ali i na Sirem
europskom planu zastupnici knjiske kulture i «Cuvari slavenske
knjige». Nesporno jer da su benediktinci bili promotori glagoljice,
ali vedina njih njeguje latinsku knjigu, dok su zastupnici narodne
knjizevnosti, pisane glagoljicom i bosan¢icom, ponajprije popovi
glagoljasi! Na str. 66 Jalimam raspravlja o postanku Dalmatinske
dominikanske provincije. Dosadasnja jedinstvena Ugarska
provincija jo§S je polovicom XIIl. stoljeca bila podijeljena na
«nationes»-ugarsku, slavonsku, transilvansku (Erdelj) dalmatinsku i
albansku. I ovdje je u pitanju sveucilisni ustroj. Podsjetimo se da
je Parisko sveuciliSte djelovalo u okviru Cetiriju «nacija»-francuske,
pikardske, normanske i anglonjemacke, dok je PariSko sveuciliste
podijeljeno na ¢esku, poljsku, bavarsku i sasku naciju. Razlika je u
tome $to su u Parizu tri od Cetiri nacije pripadale francuskom
narodu, dok su u Pragu, jasno, Cesi bili u manyjini, Sto ¢e se vrlo
negativno odraziti u vrijeme Jana Husa i hustiske krize. Posljedice
tog nesrazmjera lako je shvatiti.

Sli¢no je bilo i u ustroju redovnickih zajednica, pa su se od
jedinstvene dominikanske provincije u Ugarskoj i Hrvatskoj
odcijepili Dalmatinci, koji su s Albancima a pod pokroviteljstvom
tada mocne Mletacke republike 1378-1380. osnovali zasebnu
«Dalmatinsku dominikansku provinciju» u koju su bili ukljuceni
samostani u Ulcinju i Dracu. Na str. 74 autor spominje «kriZarski
rat» protiv Bosne, koji, kao i u Juznoj Francuskoj, osim vjerskih
(borba protiv heretika) ima i politickih konotacija (slavonski
herceg Koloman kriZzarskom vojnom Zeli Bosnu podlozZiti
Arpadovi¢ima).Upozorio bih Jalimam da Petar, prior samostana u
Bordogu (danas Sarospatak u Madarskoj a ne Subotica! Nije
napisao nikakvu kroniku nego je auctor Kratkog pregleda o
postanku Ugarske dominikanske provincije, koji je prije 1259.
ukljuc¢en u povijest prvih pola stoljeca djelovanja dominikanskog
reda u cjelini. Izvjestaj Petra iz Bordoga ocito je zakasnio, jer ga
je redaktor Etienne de Salanhac dodao na kraju spomenutog
projekta.

407



U raspravama s dualistickim i evangelistickim sektaSima
dominikanci se, kao i ovi, najc¢eSce koriste novozavjetnim
tekstovima, ali i sami sastavljaju sazet izbor biblijskih i
patristickih citata, koji su im bili dragocjena pomo¢ u tim
raspravama. Ti «antihereticki prirucnici» se nazivaju «Summae
auctoritatum» i njihova rasirenost u nas sasvim je prirodna. |
jedan od nasih dominikanaca, Pavao Dalmatinac, profesor prava i
teologije na sveuciliStu u Bologni, napisao je oko 1250. slican
priru¢nik pod nazivom:»Omnia puncta principalia et auctoritates
extracte de disputatione inter christianum romanum et
patarenum bosnensem». Djelo sadrzi i dragocjenih podataka s
terena opisujuci Zivot tada joS uvijek proganjanih pripadnika
heterodoksne «Crkve bosanske». U dominikanskim knjiZnicama uz
obalu nalazimo na slicne tekstove. Tako knjiznica dubrovackih
dominikanaca sadrzi enciklopedijski tekst Monete iz
Cremeone:»Adversus catharos et valdenses»(1241) dok zagrebacka
Metropolitanska knjiZznica c¢uva zanimljiv zbornik o razlicitim
heretickim sljedbama medu kojima i Sacconijevu «Summa de
catharis et leonistis seu pauperibus de Lugano»(1250) koji je u
Zagreb donio trogirski dominikanac i zagrebacki biskup Augustin
Kazoti¢ (1303-1322).

Cetvrto poglavljesDominikanci bosanski biskupi» vrlo je
koncizno i sadrzi niz zanimljivih podataka o bosanskoj katolickoj
biskupiji i njezinim predstojnicima. Nije jasno $to je autor na str.
102 htio izraziti reCenicom «porijeklo velikog broja biskupa iz
redova katolickih biskupa»?!. Kada na str. 104 govori o
instrukcijama pape Grgura IX svom legatu Jakovu kardinalu od
Preneste da smijeni bosanskog (katolickog) biskupa i prostranu
bosansku dijecezu podijeli izmedu dva do Cetiri biskupa, trebalo
je povezati s izvjeS¢em papinog legata Ivana de Casamare, koji je
isti prijedlog podastro rimskoj kuriji jo§ 1203. godine. Medutim,
ni jedan ni drugi prijedlog nisu bili ozbiljno shvaceni. Jalimam
veliku paznju posvecuje sadrzajnoj analizi dokumenata (povelja)
ali se stjeCe dojam da nedovoljno razlikuje poruku teksta od
diplomaticke frazeologije (ars dictandi). Recenicu iz str. 106 da je
«Bosna preplavljena krivovjercima i to toliko da citava zemlja
izgleda kao pustinja i Sikara, puna trnja i kopriva te je postala
leglo guja» iCitava se vrlo ¢esto u papinskim pismima iz XII. I XIV.
Stoljeca. S tim da umjesto Bosne govori o Lombardiji, juzZnoj
Francuskoj i drugim zemljama u kojima je bilo heretika. Na

408



str.109 autor govori «da izvori nista odredeno ne kazuju o tome
Sta jeuticalo na biskupa (Ivana iz) Wildeshausena da se ve¢ 1235.
godine odrekao biskupskog dostojanstva». Bosanski biskup s
kojim pocinje latinizacija kr§¢anstva u Bosni izri¢ito kaze da ga
«ratne prilike teSko pritiS¢ul». Njegov nasljednik, ugarski
dominikanac Ponsa isposlovat ¢e od Rima izuzimanje bosanske
biskupije ispod nadleStva dubrovacke metropolije i podrediti je
jurisdikciji kalockih nadbiskupa, a sam ce se do 1252. svoje
sjediSte iz Vrhbosne prenijeti u prekosavsko  akovo.

U petom poglavlju Jalimam analizira «<Spor dominikanaca i
franjevaca u srednjovjekovnoj Bosni». Rije¢ je o sadrzajno
doradenom tekstu koji je autor pod istim naslovom objavio na
stranicama casopisa Croatica christiana periodica,
X11(23,(1989).Sesto poglavlje analizira djelovanje dominikanaca u
Bosni u XIV i XV stoljecu. Autor ukazuje na KaZoticevu prisutnost
u Bosni i prema nekim hipotezama» koje nikad nitko ni¢im nije
pokrijepio. KaZoti¢ «nije posjedovao i jedan kodeks zagrebacke
metropolitanske knjiznice» nego su njegovi kodeksi dosli u
posjed Metropolitane. KazZoti¢ je ne samo organizator nego i
utemeljitelj Katedralne Skole u Zagrebu, prvog viSeg studija u
Hrvatskoj, koji nije izravno namijenjen «za odgoj sveStenika» nego
je otvoren svakome. Prvo «sjemeniSta» ili zavode namijenjene
odgoju klera propisao je Tridentski koncil (1545-1563). Izvrsni su
dijelovi poglavlja posveceni poznatim dominikancima Stojkovicu,
Uljarevi¢u, Constantiniju i Tommasiniju s izvornom gradom do
koje je autor doSao marljivim istraZivanjem dubrovackih arhiva.

Ne manje zanimljivo je i sedmo poglavlje u kojima Jalimam
raspravlja o «Dominikacima trebinjsko-mrkanskim biskupima». U
zakljucku autor predstavlja rezultate svoje knjige dokazujuéi na
temelju arhivske grade i ozbiljnih historiografskih studija da su
dominikanci «bili i ostali nezaobilazna ¢injenica u istoriji vjerskih
odnosa srednjovjekovne Bosne».

Uprkos nabrojanih nedostataka knjiga dr. Saliha Jalimam
predstavlja napredak u proucavanju povijesti srednjovjekovne
Bosne i nesumnjiv doprinos razvoju znanosti na ovim prostorima.
Autor jasno luci izvore prve ruke od povijesne literature ne
poklanjajuéi paznju publikacijama vulgarizatorskog karaktera.
Neki dijelovi knjige, poput onog u kojem pomno prati misiju
papinog legata Tome Tommasinija, sredinom XV stolje¢a u Bosni,
mogli bi se objaviti u formi zasebne studije.

409



