Muris Bajramovic

KULTURALNI IDENTITETI U SJARICEVOM ROMANU
“KONAK”

Abstract

Pojam identiteta u (post)modernom svijetu je jako bitan. Na
njemu se prelamaju citavi teorijski stavovi brojnih autora. Iz price o
identitetu zapocinje i pri¢a o subjektu, historiji, ideologiji,bitku. Ja sam
se usudio da u ovom radu dam skromni doprinosu u novom
(iS)cita(va)nju bosanskohercegovacke knjiZevnosti. Posebno zanimljiv
roman na tom putu je ,Konak“ Camila Sijarica. Ovo je interpretacija
kulturalnih identiteta u tom romanu.

U (pre)cita(va)nju bosanskohercegovacke knjizevnosti na
specificniji, postmodernisticki nacin, uzimajuéi u obzir savremene
knjiZevne teorije i filozofske misli, naiSao sam na jednog autora
koji me je prijatno iznenadio. Rije¢ je o Camilu Sijaricu, i
njegovom romanu «Konak», koji nije (pro)¢itan kako mu dolikuje,
kao Sto su to dozivjeli i mnogi drugi bh. romani, o ¢emu je pisao
Dr. Nedzad Ibrahimovié, piSuéi o romanu «Sunce o desno rame»
Alije Isakovica. O «Konaku» je veoma malo napisano. Svega jedan
rad i to samo godinu dana nakon izlaZenja romana 1971. god.", a
i tu je esejisticka studija Midhata Begica viSe modernisticki
determinirana, i zasnovana na recepciji moderne evropske
estetike.” Sada nakon nekih trideset godina interpretiracu isti
roman, u kojem se (pro)nalaze tragovi mnogih savremenih teorija.

Cijeli rad koncipiracu kao jedan intertekstualni zaplet, i
pokusacu da vidim koje se to savremene knjiZevnoteorijske misli

' To je rad Bandi¢ Milosa: Camil Sijari¢, Konak, Ljetopis Matice srpske,
CXLVIII/1972, CDX/3, 280-285.
2 Midhat Begi¢, Sijaricevo umijece, Zivot, Sarajevo, XXI/1972.,1-2,3-14.

347



protezu kroz tekst, pa ponekad i jedva primjetno, kao tragovi
misli ili tragovi kulture ili drugih tekstova.

Strukturalisticki promatrano u «Konaku» pripovjedac je
ovdje izjednacen sa glavnim likom- hadumom, koji je ni musko ni
zensko, i musko i Zensko, i ve¢ se na pocetku romana namece
pitanje njegovog identiteta, pitanja koje je jedno od kljuc¢nih u
postmodernistickom svijetu. Da bi se egzistiralo, kako to kaze
Kasim Prohi¢®>, mora se zasnovati odnos prema Drugom, ili se
mora djelovati da bi se egzistencija ostvarila. Na egzistenciju nas
na kraju upucuje i Begiceva studija, kada on naglasava da
modernost Sijaricevog romana «jeste misao i smisao egzistencije,
datih kao knjizevno-umjetnicko estetsko uoblicenje.<* Ja u tom
modernistickom egzistencijalnom potragom za vlastitim Bitkom,
vidim pitanja ideniteta koja se mogu i moraju razluciti preko,
gotovo filozofskih Prohicevih kategorija ¢injenja i bitka. Potraga
za identitetom’ i pitanja identiteta u okviru drustveno-politickih
zbivanja ili zapravo, kako ¢u pokazati tragova identiteta, jedno je
od klju¢nih mjesta u romanu.

O tragovima identiteta govorimo upravo zato $to nijedan
lik u romanu nema vlastiti izdiferencirani identitet niti osnovu za
uspostavljanje razlike. U svima se nalaze tragovi bivsih identiteta,
tudih identitea ili prisvojenih od nekoga, ili necega, bez smisla i
ucinka, bez osnove za vlastito djelovanje. Kako bih to pokazao i
na djelu dovoljno je prisjetiti se lika Kulasa, koji je duboko
uronjen u ideologijsku misao nove Srbije, oslobodene od turske
vladavine, ali jo$ uvijek nemoc¢ne da stane na vlastite noge. On je
lik vlasti, izvrsilac prljavih poslova, produzena ruka vlasti koja bije
neposlusne, izvrsilac kazne. Razlika koju on spominje® jeste
razlika «ko u rukama drzi Stap». No, niti on nema izgraden
identitet. On jeste ideoloski lik koji vjeruje u ono $to radi i koji
dosljedno c¢ini ono $to mu je povjereno, no on sam svoj lik Kulasa
suprotstavlja ideoloskom liku:» Sve $to im je od mene dobro im

3 Kasim Prohi¢, Ciniti i biti, Svjetlost, Sarajevo, 1972.

* Midhat Begi¢, Sijaricevo umijece, Zivot, Sarajevo, XX1/1972.

> «gazis duboko pod zvijezdama, u nekakvoj zemlji $to se Srbijom zove, kroz
nekakvu bascu koja se nikako ne zove- kao 3to se nikako sam ne zoves, jer- u
ovolikoj ovoj tihoj no¢i, od koje je jo$ tiSa pjesma ropkinja, izgubio si svoje
ime- i glavu i pamet, i din, i glas, i nijem si... da bi za sobom ¢uo pjesmu.» (
«Konak», 52.)

SCamil Sijari¢, Konak, Veselin Maslesa, Sarajevo, 1991. 93

348



je, zla im, gospodine od mene nema»’, i on smatra da ne udara on
batine no vlast i da on nema nista protiv bijenih, kao Kulas.

Granica identiteta kod Lemes-age je isto tako pomjerena,
ni on sam viSe ne zna kuda i kako dalje, a ta granica dolaskom
Kulasa se i dalje pomjera, za sve u konaku:» U nasem je konaku
sada sve drukcije, on viSe i nije na§ konak- on je svaciji, on je
kucerina u koju dolaze bezbrojni krivci kojima je sudio sud ili e
im suditi..»® a uz ovakva nerijeSena pitanja javljaju se i pitanja
uspostvaljanja legitimiteta u liotarovskom smislu, a zatim i
uspostavljanje pitanja sistema vrijednosti, jer «ono $to treba da je
dolje sad je gore»’...

Glavni lik hadum ulazi u intertekstualni odnos i razgovor
sa izvjesnim perzijskim Ser-Anom i piSe ono §to ¢itamo, u jednom
ispovjednom tonu, koji ujedno promatra sam smisao pisanja i
knjizevnosti uopceno. Njegov gospodar je neSto S$to on nije,
njegova drugost. Njegova potraga je besmislena u politickoj
situaciji preloma turskog Carstva, i Zeljom da se identitet potvrdi
tako Sto Ce se vartiti na njegove izvore u rodni kraj. Konak je tu
samo prolazna stanica, i ujedno metafora za cijelo stanje u kojem
se nalaze njegovi stanari, kao prvo metafora prolaznosti, jer na
kraju romana likovi za koje smo se nadali da ce zavrsiti
happyendigom ili zavrSavaju kao mrtvi (DZenneta) ili se
nagovjescuje njihovo ludilo kao kraj (Lemes$-aga) ili jednostavno
nestaju, odlaze u «nepoznatom pravcu sa nepoznatim licima»
(Zene iz harema). Dakle, strukturalisticki imamo:

A —>» B
Hadum Lemes-aga A, B
musko zensko
(hadum ni A ni B,
Leme$ aga dominatno A Zene potisnuto B)
A __, A
pisac Ser-Ane -A —» A

brisanje pisanje

A _, A
rodni kraj Srbija

" Ibidem, 95.
8 Ibidem, 98.
° Ibidem, 99.

349



Uocljive su dakle binarne opozicije ili parovi u razli¢itim
odnosima. Postmodernisticki pozicija LemeS$-age je pozicija
gospodara u svim mogudéim oblicima, pa cak i fizicki. On je kao
realizovana metafora gospodara, utjelovljena svojom pozicijom.
Svi ostali su sekundarni, manje bitni i to se najbolje vidi u
nesnalaZenju kada se pozicija gospodara izgubi, kada nestane ta
granica i kada se hadum, inace i sam potlaceni, obraca Zenama
nakon S$to ih njihov gospodar otpusti. Taj diskurs se znatno
razlikuje od prethodnog kada se prema njima odnosio
submisivno, izvrSavajuci svoje naredbe i naredujudi im $ta i kako
da urade. Taj diskurs je diskurs postivanja, govor slobodnog
slobodnim, pa Zenama, nenaviklim na takav nacin govora je ¢udan
i ne razumiju ga. No i njegova pozicija, kao i pozicija gospodara
slabi da bi se na kraju raspala, kada ¢e jedna od Zena, Urfa poceti
misliti na svoj nacin, $to ¢e dovesti do tragedije, jer njeno cinjenje
nece biti nimalo uskladeno sa bitkom koji je ona do tada
poznavala i Zivjela.

Zatim je tu odnos pisca koji je ovdje izjednacen sa glavnim
likom i pisca Ser-Ana, koji je izvjesni isto¢njacki mislilac pjesnik i
koji je zapis(iv)ao mudre izreke. Te njegove izreke Cesto Citamo
na pocetku poglavlja S$to predstavlja viSe kao uvod, kao neka
priprema za ono $to slijedi ili misao vodilja koja c¢e tekst bolje
rasvijetliti, nego moto koji ¢e kao lajt motiv objasnjavati tekst
koji slijedi. Tako npr. u pojednim poglavljima to je izreka Ser-
Ana:» Tuzio sam se da nemam obuce. Ali, prolazeci pored dZamije
vidjeh covjeka koji nema nogu»'® koja nas dekonstruide i
promijeni odnose i sisteme vrijednosti na koje smo navikli pa se
nademo zateceni u sveopcem realtivizmu, u kojem se pitamo koje
su to istinske vrijednosti kojima treba stremtiti. Takve vrijednosti
niti likovi ne uocavaju tako da oni pokusavaju da rijeSe svoje
identitarne pozicije. To su sada ljudi koji Zele da se snadu u
novoj Srbiji, da naprave novi konak, da stvore novi identitet ili ga
barem uklope u stari, pa sve do tragova identiteta, koje
preZivljava Lemes-aga sjecajuc¢i se nekadasnjeg zlatnog vremena
vojevanja kada je on bio nesto ( i ujedno razocarano sumnjajudi i
u tu vrijednost naivnog zanosa koji, kada je prosao, uvida da su
ono za koje je ratovao, da su ono za koje je osvajao njemu leda

19 Ihidem, 16.

350



okrenuli). Poslije navedene izreke se moZemo zapiati koje su to
vrijednosti koje mogu odrzati naSe identitete vrijednim i
Citljivim?

Pored ovih izreaka perzijskog pisca tu su izreke samog
pripovjedaca koji nas uvodi u radnju ili docarava stanje ili
situaciju:»Moj gospodar mi rece: O mojoj strehi govoris, a ne vidi$
da je posrnula i carska streha»'', ili ulazi u komunikaciju sa svojim
Ser-Anom:» Ser-Ane, da ti kaZzem: Najvece je bogatsvo imati jastuk
da spusti§ glavu; ostalo nek je po BozZijoj volji»'*; ili se oslika
stanjepNesreéni se nadajw'’; «Koliko jo§ ima ove nodi»';
Sutnja»'” ; ili je to neka poznatija izreka.

Jedina nada haduma je stici u svoje rodno Akovo i tu je jos
jedan opozicija zemlje kao negativne u kojoj se nalazi i one kojoj
(ili u koju) tezi.

Pripovjedac, hadum stvara, piSe, ali ne vidi neki smisao u
tome, pa onda to briSe «piSem: znak po znak, Ser-Ane, rije¢ po
rije¢, Ser-Ane, pisem... pa brisem»'®.

Ovdje se moram zaustaviti na znakovnosti koja se
spominje. Shvatimo je sada kao znakovnost umjetnickog djela.
Zapravo smatram da djelo, kada je jednom nastalo, preuzima
znakovnu ulogu i $alje svoju «poruku». Naravno da nam tada autor
nije bitan, na $to je Barthes ukazao, ali ono $to se moze uociti
jeste to da strukturalisti nisu bas§ posvecivali narocitu paznju
komunikativnosti djela. lako su ukazali na to da djelo moze biti
znak, u njegovom strukturalnom smislu, ipak nisu u potpunosti
razjasnili pojam i proces umjetnicke komunikacije.

Naime, semioticka estetika promatra umjetnicko djelo
kao znak, «koji se sastoji od culnog simbola $to ga je stvorio
umjetnik, od znacenja, smjeStenog u kolektivnoj svijesti, i od
odnosa prema oznacenoj stvari, koji je usmjeren ka cjelokupnom
kontekstu drustvenih pojava.'’ Ako je umjetnicko djelo znak,
koji ima znacenje, onda je nuzZno da se njegovo upisivanje u
kolektivnu svijest jedne kulture vrsi putem komunikacije, i to ne

' Camil Sijari¢, «Konak», Veselin Masle3a, Sarajevo, 1991, 8.

2 Ibidem, 13.

3 Ibidem, 183.

4 Ibidem, 79.

5 Ibidem, 197.

1% Ibidem, 5-

'7 Jan Mukarzovski, Struktura, funkcija, znak, vrednost, Nolit, Beograd, 1987.

351



samo komunikacije unutar jedne umjetnosti u kolektivu ve¢ i
komunikacije autora sa djelom, zatim recipijenta umjetnosti sa
djelom i djelima medusobno unutar jedne epohe i Sire. «Svaka
rije¢ (svaki znak) nekog teksta vodi izvan svojih granica i svako
razumijevanje jest stavljanje konkretnog teksta u odnos sa
drugim tekstovima, (Sto eto ve¢ samo po sebi govori o dijaloskim
etapama unutar tekstova i epoha-dodao M.B.)»,18 odnosno, za
razumijevanje teksta potrebno je semanticko iskustvo
prethodnog teksta na koji se ovaj naslanja ili iz kojeg je proiziSao.
A u slucaju «Konaka» pripovjeda¢ ulazi u intertekstualno
znakovno cavrljanje u obliku tragova teksta perzijskog pisca. On
kroz knjige ulazi u komunikaciju, kroz knjige razgovara sa Ser-
Anom. Kada se radi o mogucénostima intertekstualnosti, onda su
one zaista velike. Umjetnik se tu nalazi pred citavim prostorom
pamcenja i kolektivne svijesti i sa tragovima umjetnosti. S kim ce
on stupiti u dijalog ovisi od njega samog i od sistema u kome se
nalazi, tako da nije slucajan izbor perzijskog pisca, kao izvora
mudrosti (perzijski jezik je u Bosni bio jezik mudrosti i filozofije),
niti sistema vjere islama koja se naslucuje, jer cesto hadum
spominje Boga i poziva na sabur, a sam djeluje tamo gdje mu nije
mjesto ili djeluje nemudro i ishitreno, pogotvu tamo gdje je u
mogucnosti da sprijeci neku tragediju, umjesto da je svojom
pasivho$¢u i nedjelovanjem izazove. Zapravo je njegovo
djelovanje jedino na ravni ispraznog filozofiranja sa perzijskim
piscem i sijanja mudrosti okolo, dok tamo gdje je potrebno
djelovanje izostaje, pa je u prohicevskom smislu ¢injenje izostalo
i Bitak se nije mogao potvrdititi. Njegov jedini smisao je pisanje,
pisanje pa brisanje.

A pisanje je ispovijedanje bez ikakve ucinjene krivice ili
osjecaja da se ucinila krivica. To nije ona vrsta ispovijednog tona
kao kod Ahmeda Nurudina, jer on osjec¢a breme krivnje pa Zeli da
se ispovijedanjem i pricom iskupi za svoje (ne)djelovanje. Hadum
se ovdje ispovijeda, naizgled zbog vlastite zabave, pa piSe i brise,
piSe i brise, pa moli da napisano nikad ne bude izbrisano, nada se
da pisanje nece biti i brisanje, pa onda opet piSe i briSe i sve tako

'8 M. M. Bahtin, Estetika slovesnogo tvorcestva, Ured. Bocarov, Moskva, 1979,
str 361-373. u: Zbornik «Intertekstualnost i Intermedijalnost», grupa urednika,
Zvonko Makovi¢, Magdalena Medari¢, Dubravka Orai¢, Pavao Pavli¢i¢, Zavod za
znanost o knjizevnosti, Zagreb, 1988.

352



u krug. Na kraju se zapitamo cemiu onda takvo pisanje, bez
smisla. Ali smo ipak uhvaceni u mrezu smisla i tu je odmah na
pocetku romana zapoceta jedna igra sa nama kao citaocima da se
zapitamo i sami kakva je funkcija pisanja, onoga S$to citamo i
same knjZevnosti opcenito. Prvo sam pomislio da se mozda ne
radi o pitanjima besmisla stvaranje, uzaludnosti stvaranja i kraja
stvaranja i kraja knjiZzevnosti kakve je znamo, jer ona viSe ne
ispunjava nas same niti nam daje odgovore ili smisao. No, onda se
u samom tekstu namtenuo odgovor. Na pocetku romana se
nagovijstio a kasnije i potvrdio. Naime hadum kao takav lisen je
svih erotskih, culnih zadovoljstava, i po tome je on drugost
svome gospodaru (ovo je ve¢ mreZa odnosa primarno prvog i
sekundarno drugog). Zadovoljstvo hadumna nije u Zenama ili u
tjelesnosti, on je liSen tjelesnog, ve¢ je njegovo zadovoljstvo u
pisanjumja poznajem slast(..) iz knjiga»'’ i ta je slast nagovijestena
na pocetku a kasnije eksplicitno potvrdena:»Pisanje je velim moj
rad, a njegov je to §to Cini sa svojim Zenama»>’

Dakle, u direktnu vezu je dovedena slast koja je eto ista,
jedna proizasla iz seksualnog zadovoljavanja sa Zenom, a druga iz
zadovoljavanja sa vlastitim tekstom. Kada se jednom dozZivi
«tekstualni orgazam» taj tekst je onda istroSen, izlizan, nije vise
interesantan i kao takav moze se slobodno izbrisati. «Pisanje je
velim moj rad, a njegov je to Sto Cini sa svojim Zenama; niko ne
moZe niSta da Cini. Ne znam koliko slast dozive ljudi u tome S$ta
¢ine; ja u pisanju dozivim veliku- i ne bih se ni za cio svijet
promijenio sa svojim gospodarom; a znam da ne bi ni on sa
mnom- i najbolje je tako kako je; kako je kome sam Bog dao.(...) A
muke i slasti su nam iste kad smo pri kalemima i pisanju; obojica
od toga pogurili smo se.»”'

Postmodernisticki rekao bih - ovo je nista drugo do
zadovoljstvo u tekstu i pisanju. Ovo je uveo Roland Barthes da bi
ukazao na «svijet od jezika» «Cije brujanje osluskuje, podrazava i
prikazuje kao polizanrovske tekstualne forme»”  Zamisao
«zadovoljstva u tekstu» je iskorak u tumacenju prirode knjizevnog
teksta u tekst koji ukida privilegije pisca i ¢itaoca, suocavajudi ih

19 Camil Sijari¢, Konak, Veselin Masle3a, Sarajevo, 1991., 11.

20 Ibidem, 54.

2! Ibidem, 54.

22 Misko Suvakovi¢, Postmoderna u 73 pojma, Alfa, Beograd. Takoder i Roland
Barthes, Zadovoljstvo u tekstu, Nis, 1975.

353



sa radom Zelje, subjektivnosti zadovoljstva, koje je ovdje
prisutno. Tekst koji hadum stvara kompenzacija je za nedostatak
njegove seksualnosti, on taj tekst Zeli i njega tekst trazi i po cijele
noci on samo piSe, a kad je zadovoljen napisano izbriSe. | kad je
no¢ zZivot u konaku dobija puni smisao; hadum se izjednacava sa
svojim gospodarom u potrazi sa slastima. U konaku Zene iScekuju
koja ¢e noc¢ provesti na duseku sa gospodarom, a prava hanuma
Lemes-agina egzistira kao trag njegove Zene i u noci ceka svoj
kraj koji ¢e se, na kraju i desiti u jednoj od no¢i.

No o prici i shvatanju pri¢e u ovom romanu mogfao bi biti
napisan poseban rad. Prica je ovdje shvacena kao laz, jer «lazi su
hadume za pricanje, a istina je za ¢utanje»”, kako nam to kaze
ratnik Lemes$-aga. S druge strane imamo pri¢u u kojoj pratimo
sudbine i pricu o komunikaciji sa proslosc¢u, sa tragovima drugih
prica.

Na kraju pric¢e nam se ¢ini da je jedino hadum pripovjedac
uspio izboriti svoj identitarni status. Lemes$-aga ostaje u konaku
sa Urfom koja ga odbija, on je polulud i to samo nagovjeStvamo.
Robinje su odkucile ostati robinje, dqa li zbog toga Sto su navikle
ili ne bi znale drukcije das Zive ostaje upitno. Jedino hadum
odlazi na izvore svoga identiteta nadajudi se da ce tu i skoncati. U
tom smislu se roman mozZe promatrati u egzistencijalistickom
svjetlu, kao prici o niz ljudi i njihovim Bi¢ima, koji se ne snalaze
bas najbolje u Zivotu.

Na kraju je ipak pobjednik pri¢anje i pric¢a. Nije niti ratnik
Lemes-aga, niti ropkinje koje imale slobodu nego pripovjedac i
njegova prica, koje i dalje ispreda. Pitam se, da li ¢e neko jednog
dana udi sa njim u komunikaciju? I gdje ¢e ga ta prica odvesti?

Literatura

Bahtin, M.M.: Estetika slovesnogo tvorcestva, Ured. Bocarov,
Moskva, 1979, str 361-373. u: Zbornik «Intertekstualnost i
Intermedijalnost», grupa urednika, Zvonko Makovi¢,
Magdalena Medari¢, Dubravka Oraié, Pavao Pavli¢i¢, Zavod za
znanost o knjiZzevnosti, Zagreb, 1988.

Bandi¢, Milos: Camil Sijari¢, Konak, Ljetopis Matice srpske,
CXLVIII/1972, CDX/3, 280-285.

Barthes, Roland: Zadovoljstvo u tekstu, Nis, 1975.

2 Ibidem, 19.

354



Begi¢, Midhat: Sijaricevo umijece, Zivot, Sarajevo, XXI/1972.,
1-2, 3-14.

Mukarzovski, Jan: Struktura , funkcija, znak, vrednost, Nolit,
Beograd, 1987.

Prohi¢, Kasim: Ciniti i biti, Svjetlost, Sarajevo, 1972.

Sijaric, Camil: Konak, Veselin Maslesa, Sarajevo, 1991.
Suvakovié, Misko: Postmoderna u 73 pojma, Alfa, Beograd.

Summary

In this paper author writes about postmodern
interpretation of Camil Sijari¢'s novel ,Konak". It's about cultural
identities in the novel, the subject, history, and it marks two
(post)historical subjects and their identities: LemeS-aga and
Hadum. It questions the storytelling, literacy and meaning of
literacy, and life in general. The author is writing an
(post)structural interpretation of their fictional lifes, based on a
historical facts.

355



