Mr. sc. Muris Bajramovic¢

POZICIJA SUBJEKTA U PSEUDOFORMI
BILDUNGSROMANA JESENJA VIOLINA

SaZetak

Ovaj rad osvjetljava artikuliranje postmodernisticke poetike,
odnosno njenih elemenata, u romanu Jesenja violina Tvrtka
Kulenovica. Odnosno, u radu razmatram aspekt
postmodernisti¢kog subjekta.

Zaokret koji je napravila postmodernisticka poetika je taj $to
ona ukida, odnosno ne pristaje na filter, kako to Kulenovi¢ u
Rezimeu pise: Kamijev filter je filozofija apsurda, Andricev
filozofija patnje, a Joyceov filozofija jezika. U tom smislu
bezfiltericnosti, stvarnost sama po sebi postaje grada, koja se
rasporeduje po prividnoj koncepciji haoti¢nosti.

Na tom tragu moje Citanje Kulenovi¢evog romana bilo je
jedno interkulturalno, interteorijsko citanje koje je propitivalo
tekstualne kodove videnja subjekta, historije, fikcije....
Intertekstualno, svi Kulenovi¢evi romani ¢ine jednu veliku hibridnu
cjelinu. Upravo je zanimljivo onda, na tom tragu, propitati Jesenju
violinu.

k ok ok

Jesenja violina je posljednji Kulenovi¢ev roman. To je
postmoderni roman, u kojem se, kao i u Istoriji bolesti, tematizira
rat, ali u pseudoformi bildungsromana. Bildungsroman tematizira i
nastoji potvrditi vrijednosni sistem odgoja 1 obrazovanja
konkretnog doba u kojem autor stvara. Takvo doba za Kulenovic¢a
predstavlja doba razocCarenja i doba odsustva sistema vrijednosti na
globalnom, ali 1 Ilokalnom planu. Odsustvo univerzalnog
vrijednosnog suda je nusprodukt/nuspojava  potrosackog
informatickog postmodernistickog drustva, u kojem se sve
decentralizira 1 relativizira. Prema tome, subjekat postmodernog

215



svijeta pronalazi vrijednost na individualnom planu. PoSto ne
postoji univerzalna vrijednost, sistem vrijednosti se fragmentirano
uspostavlja na razli¢ite nacine, Sto je, opet, pitanje raskola od
jednog do drugog subjekta. Odsusutvo konsenzusa oko pitanja Sta
bi bila univerzalna vrijednost moze izroditi dijalog, odnosno
komunikaciju u Sirem smislu: komuniciranje medu razli¢itim
kulturama, komunikacija knjige sa Citaocima, komunikacija pisca
sa samim sobom, sa svojim tekstom.

«Ako se u bildungsromanu promovira ideal Covjeka 1 drustva
jednog doba i ako taj tip romana u maksimalnoj mjeri nastoji
potvrditi vrijednosni sistem koji to doba zastupa, kao §to je npr.
Gete 1ideal svog doba projicirao u vrijednosni sistem
samosavladivanja, rada, humanosti, odricanja, pa cak i spremnosti
na zZrtvu u ime visih ciljeva, te je, dakle, bildungsroman okrenut od
Jjunaka ka drustvu kao prostoru njegove apriori smislene akcije, pri
¢emu, nimalo slucajno, ovaj tip romana dolazi i u spoju sa
pustolovnim romanom, Kulenovi¢ u srediSte svoje postmoderne
verzije bildungsromana stavlja vilastiti Zivot, ali i svoju umjetnost,
te proces djelovanja drustva na covjeka, cime izokrece temeljnu
nakanu tradicionalnog bildungsromana.»'

Kulenovi¢ ne nudi univerzalne istine, univerzalnu ideju ili
sistem vrijednosti koji ¢e licnost izgraditi 1 odgojiti. On shvata da u
postmodernom stanju nije uputno davati Drugom savjete i
sugerirati mu sistem vrijednosti. Umjesto toga, on analizira vlastiti
zivot, ali 1 svoje djelovanje, ¢ime se romaneskna forma
bildungsromana ujedno parodira.

Nakon §to je opsesiju historijom razrijeSio tako $to je u
Istoriji bolesti napravio svoje videnje historije kao videnje historije
odozdo, Kulenovi¢ je u Jesenjoj violini na dekonstrukcijski sto
anatomije umjesto diskursa historije postavio svoj subjekat.

Pri tome se dijalog sa samim sobom uspostavlja u drugom
licu. Metaforicki, u tom ogledanju autor zeli ugledati vlastiti lik u
ogledalu teksta. No, pored lika pisca, u tom odrazu se zrcali i
historija, njeno ludilo i njeni sunovrati. Zivot se u tom odrazu vidi
kao neprestano razolarenje, pa zato ne moze biti tragican.*

Osnovna opozicija binarnog je dokinuta, na scenu stupa
drugost, nesrea, patnja, neprestano razocarenje, tako da
tradicionalnost forme bildungsromana, ukidanjem opozicije spram

! Kazaz, Enver, Bosnjacki roman XX vijeka, Zoro, Sarajevo-Zagreb, 2004.
% Tvrtko Kulenovi¢, Jesenja violina, Bosanska knjiga, Sarajevo, 2000.

216



ideja Goetheovih romana, ironizira svijet oko sebe 1 daje mu
negativni predznak. «Na tragu te summnje u stabilnost svijeta i
sumnje u vlastitu umjetnicku koncepciju, Kulenovi¢ev narator u
svom bildungsromanu suofava se sa svijetom 1 njegovom
historijom, sa vlastitim Zivotom, sa lektirom kao ispisom tog Zivota,
da bi u pismu bio koliko unutra, u svijesti i umjetnosti, toliko 1
vani, u svijetu i historiji (...).»"

Postmodernisticki subjekat je decentriran subjekat, i samo iz
te decentrirane pozicije moZe govoriti, odnosno komunicirati.
«Svaka je komunikacija, naime, sistemski relativirana operacija
razlikovanja, koja nuzno ostavlja jedan dio svijeta u tami. Utoliko
je svaki svijet do kojega se mozZe doprijeti tvorevina
regionalne/lokalne ontologije' kakva sistema koji na njemu
provodi svoju promatracku ili opisivacku operaciju 'oznacavanja s
pomocu razlikovanja'. Svijet nije (transcendentalna) pretpostavka
ve( je (empirijski) nusproizvod komunikacije. U skladu s tim on se
transformira od jednog do drugog komunikacijskog dogadaja.
Svaki mu ¢in predavanja znacenja nanovo povlaci granicu i nema
tocke s koje bi se moglo ocijeniti postupa li on pri tom ispravno
ili ne. Takva bi ocjena podrazumijevala da netko zna koji su
'interesi' cjeline dok je sistemima ta spoznaja konstitutivho
uskracena. Njihov cilj nije konsenzus nego odrzavanje vlastita
pogona reprodukcije. Zbog toga komunikacija nije sredstvo nego
cilj, a subjekt je samo jedna od 'operativnih fikcija' $to ih ona
proizvodi kao uporista nadovezivanja. On je dakle ucinak, a nije
polaziste komunikacije.  Subjekt je rezultat redukcije
kompleksnosti §to je sistem provodi u komunikacijskoj operaciji
(samo)promatranja.»* Prividno otkrivanje subjekta u Jesenjoj violini
zapravo je igra u prividnom uspostavljanju veze autor-lik-
pripovjeda¢. U procesu samopromatranja, subjekat se uspostavlja
kao cilj, i sa svoje decentrirane i upitne pozicije u okviru sistema
on ne polaze pravo na istinu. Umjesto toga, on je funckionalni
ekvivalent nekadasnje cjeline. Zato Kulenovi¢ progovara iz intimne
vizure i pri tome se otkrivaju poeticki uzusi nove osjecajnosti.’

3 Kazaz Enver, Bosnjacki roman XX vijeka, Zoro, Sarajevo-Zagreb, 2004, 305.

* Ibidem, 390.

> Zanimljiva je ¢injenica da je ovo zadnji Kulenovi¢ev roman, u kome dolazi do
zaokreta od poeti¢kih nacela postmodernizma ka poetici nove osjecajnosti. U
tom smislu mozemo predvidati u kojem se pravcu moze tkati njegov daljnji
diskurs.

217



Dekonstruirani Kulenovic¢ev subjekat ima izraZenu sumnju
prema istinitosti historiografskog diskursa. Pri tome se ukazuje
njegova senzibilizacija na povijesno zlo iz koncentracionih logora
i slika ratnih stradanja. U unutarnjem bicu subjekta se preklapaju
modernisticki, tradicionalni covjek i postmoderni junak. Prvi,
kako to naglasava Kazaz, otkriva zabludu o svojoj velicini, a drugi
hoce da otkrije veli¢inu svijeta.® U licnom komunikacijskom aktu
propitivanja subjekta to je zaokret od pitanja da li sam ja slobodan
do pitanja ima li sloboda smisla za mene. Pri tome je svaki oblik
istinitosti do te mjere relativiziran da postaje apsurdan. S druge
strane, na ovaj nacin subjekat parodira historiju i nadovezuje se na
¢voriste ukupnog Kulenovicevog diskursa koji se opsesivno vraca
historiji.

Poeticki, Jesenja violina, osim nove osjecajnosti u tekstu, ne
donosi nista novo. Ovo je postmodernisti¢ki roman koji prelazi iz
eseja u knjizevnu kritiku. Ujedno, Kulenovi¢ razmatra temeljne
pojmove prikazivanja u Citanju razlika prikazivanja i predstavljanja
u realizmu, modernizmu i postmodernizmu.

Kulenovi¢ prvi puta eksplicitno ukazuje kako nesto
predstaviti 1 $ta kontekstualiziranje znaci za to predstavljanje. «Ali
ta razlika u prikazivanju odnosa prema ne¢em drugom, pa makar to
bila i sila koja je razara, najmanje je vazna. Vazna je razlika u
slikanju same ljubavi koja je u realizmu pocela, da tako kazemo,
kao odnos usana i usana, da bi u modernistickim avangardama
postala odnos usana i penisa, a u postmodernizmu, pored svega
toga takoder i odnos usana i kamena, usana i vode, usana i zore.»
Svijest prezentiranja realnosti i svijeta oko covjeka je pomjerena na
granicu izmedu haosa koji je naznacen kao simptom i kosmosa koji
je njemu suprotstavljen kao nekakav ureden sistem, a koji ne
mozemo da pojmimo. Naspram konkretnih realistickih slika dviju
usana, preko svijeta haoticnog prikazivanja  genitalija,
transparentnosti, simboli¢nosti i avangarde, stoji postmoderni
covjek €iji se subjekat kontekstualizira u svom poimanju predstave.
Tako se sada predmeti i pojave ne oponasaju, nego mogu
predstavljati sami sebe. Taj kontekst knjizevnog djela je Citav jezik,

% «Otud se u pseudozanrovskom odredenju Jesenje violine kao bildungsromana
zapravo skriva postmoderna ironija koja, ukr$tanjem modernog i tradicionalnog
iskustva svijeta, otkriva ¢ovjeku zabludu o vlastitioj veli¢ini.»; Kazaz, Enver,
Bosnjacki roman XX vijeka, Zoro, Sarajevo-Zagreb, 2004, 305.

7 Tvrtko Kulenovi¢, Jesenja violina, Bosanska knjiga, Sarajevo, 2000, 148.

218



koji, poststrukturalisticki, moze samog sebe predstavljati. Subjekat
je uronjen u taj jezik, pa se simboli¢ko-alegorijski-metafori¢no,
rekontekstualiziranje dodira usana sa kamenom moze razliCito
tumacditi.

Dodir usana sa kamenom, tako, moZemo razli¢ito tumacditi,
kao a) dodir sa drugosti, b) odsustvo poljupca ili strasti u dodiru sa
frigidnom Zenom, ili ¢) (...) neSto sasvim trece Sto ¢e subjekt
pronaci u svojim jezickim igrama i igrama oznacitelja.

«Time je metatekstualna igra podnaslovom romana sa
unutraS$njeg, imanentnog plana knjiZzevnosti, preSla na pitanje
postmoderne filozofije svijeta, iznova postavila pitanje odnosa
svijeta i Covjeka, aktualizirala potrebu za redefinicijom umjetnosti,
sa krajnjom namjerom da razbije modernisticki mit estetske
autonomnosti, esencijalnosti i nadvremenosti, te, u kona¢nome, da
pitanju kako oblikovati u umjetnosti suprotstavi pitanje sta
sadrZava umjetnost.»”®

Postmodernisticki subjekat je, dakle, uronjen u jezik. Time je
on pluraliziran, jer nema oblika estetske autonomnosti. Svijet vise
nema svoje punoce, fragmentizirani smisao daje mnostvo prica, ili
se samo zadrzava na temi. «Sto god je reéeno o jeziku postmoderne
knjizevnosti primjenjljivo je na ovaj roman, ali se stalno mora imati
na umu da se taj jezik ovdje drzi prie, da on u romanu nije
razbaskareni gospodar ni nemarni sluga. Jezi¢ki smisao ovdje je u
stanju klizanja, isplivavanja, prskanja, grcanja, ali je to stanje vode
oko velike turbine koja vodi daje njen zamah, njenu snagu, njen
pokret.»’ Tekstualni kodovi se direktno nude &itaocu, subjekt se u
jeziku  klize, decentrira se, prska, grca, nalazi se
poststrukturalisticki u poziciji i-i, niti-niti, 1 sluga je i gospodar, niti
je sluga niti gospodar. Bilo koji oblik cjelovitosti se ne moze
oc€uvati niti odrzati. Diskurs Jesenje violine ¢ini zbir mnoStva prica
koje pri¢aju razli¢iti glasovi. Pri tome u nepouzdanoj poziciji
pripovjedaca diskurs romana klizi u citatnost 1 paracitatnost,
naglasavajudi i na taj naéin odsustvo cjelovitosti, a fragmentarnost
svijeta u kojem Zivimo. Kriti¢ki se jezik prekriva pripovjedackim, a
smisaonost tumacenja i1 pisanja romana se pod lupom kritiCara
secira 1 do detalja analizira. Kao primjer ¢e posluziti prica o
Engleskom pacijentu, 1 komparativna analiza filma 1 istoimene
knjige Michaela Ondatjea.

% Kazaz, Enver, Bosnjacki roman XX vijeka, Zoro, Sarajevo-Zagreb, 2004, 306.
? Tvrtko Kulenovié, Jesenja violina, Bosanska knjiga, Sarajevo, 2000, 149.

219



Ostaju¢i  dosljedan  svojoj  poetici  individualizma,
Kulenovicev subjekat 1 ovdje smisao uspostavlja na licnom planu.
U analizi knjige M. Ondatjea Kulenovi¢ zakljucuje da zivot bez
djece nije zivot i Covjek nikada ne moze da se vrati u stanje
primordijalne srec¢e, makar ona i kratko trajala. Narator u Jesenjoj
violini kazuje da likovi Engleskog pacijenta nisu nesreéni, ali nisu
ni sre¢ni, na kraju isticu¢i: «Kad bi imali sa sobom jedno dijete
mozda bi bili i sreéni.»'® U &emu se, onda, ogleda ta sre¢a imanja
djeteta? Da i je to puko biolosko produzenje vrste, sebi¢ni osjecaj
da covjek nesto ostavlja iza sebe? Ili nesto sasvim trece?

Odnos spram vlastitog djeteta raskrinkava iluziju
tradicionalnog Covjeka da je on centar moci. Svijet djeteta
postmoderni ¢ovjek uspostavlja na planu idejnosti bez ideologije.
Komunikacija sa djetetom nema kod, nema masku iza koje plazi
jezik. Komunikacija sa djetetom nema pesimizma. Pogled djeteta
na svijet liSen je ideologije. UnoSenjem autobiografskog u knjigu,
opisivanjem sje¢anja na rano djetinjstvo svoje kéerke, Kulenovié¢
unosi 1 dozu li¢énog. Opozicioniranjem likova pisca u Jesenjoj
violini 1 Engleskom pacijentu zakljuCujemo koje vrijednosti
protezira Kulenovicev subjekat. Indirektno, Kulenovi¢ sugerira Sta
je to sreca, 1 ima li ta sre¢a smisla za njega. Njegovo oznacavanje
svijeta je tako uspostavljeno putem operacije oznacavanja pomocu
razlikovanja. Subjekat je tu operativna fikcija, koja potvrduje da je
svijet empirijski nusproizvod komunikacije, u ovom slucaju
nusproizvod komunikacije izmedu razliitih kultura, i razli¢itih
knjiga. Pri tome se «(...) u ovom romanu, kao i u Istoriji bolesti
preplic¢u dnevnicki, autobiografski, memoarski zapisi, historizirana
sjecanja, lirsko-meditativne sekvence, eseji 1 male pri¢e unutar
romana koji hoée biti postmodernim dnevnikom pisceva Zivota,
odnosno dnevnikom u kome se ne samo sti¢e znanje, obrazovanje,
nego prije svega gube iluzije, a sve to unutar svojevrsne muzicke,
harmonijske a ne melodijske projekcije Zivota i svijeta, odnosno
zivota koji u romanu zaklapa metonimijski izraz koreografije
monoovskog odnosa slucaja i nuznosti, odnosa kojeg pisac imenuje
etickim, unutrasnjim bogom stvari.»'

U tom etiCkom nacelu pronalazenja Boga u sebi, ili
povezivanja sa njim, na linom a ne globalnom planu, javlja se
optimisticka ideja pomaganja drugima. Umjesto da je jedina

' Ibidem, 51.
" Enver Kazaz, Bosnjacki roman XX vijeka, Zoro, Sarajevo-Zagreb, 2004, 306.

220



mogucnost sre¢e za covjeka u tome da ga davo odnese, aluzirajuci
na temu Fausta, Kulenovi¢ progovara iz druge vizure - jedina sre¢a
je u pomaganju drugim ljudima. Realizaciju ovakvih eti¢kih nacela
otvorenosti ka drugom pronalazimo u kritiCko-esejiziranom
diskursu. Diskurs romana zaokre¢e svoju perspektivu ka
intertekstualnom jezgru knjizevne kritike ispisane u Lektirama, i
ponovnom/istom vra¢anju Bulgakovu i njegovom romanu Majstor i
Margarita.

Ako su Putovanja mladalacka knjiga, odnosno roman, onda
je Jesenja violina roman pune zrelosti. Umjetnik u Putovanjima
otkriva svijet, povezuje Istok sa Zapadom, ukazuje na glasove
drugosti. U Jesenjoj violini umjesto konkretnog dijaloga na scenu
stupa dekonstrukcija. Cjelokupna vizura autora, pa i pripovjedaca,
jasno se nalazi u lacanovsko-psihoanaliticCkom preispitivanju
/ideoloskog/ svijeta oko sebe /i njegovog subjekta/, kao i u
preispitivanju kulturalnih vrijednosti druStva i svijeta opcenito.
Sistem vrijednosti nasluéen u prethodnim Kulenovi¢evim
romanima u Jesenjoj violini se uspostavlja. Pripovjedac, koji je
izjednacen sa autorom u nepouzdanoj tacki
pripovijedanja/obra¢anja samom sebi, zrelo promatra svijet oko
sebe 1 pronalazi smisao na li¢nom, intimnom planu ljubavi i
samopotrvrdivanja. Sistem vrijednosti intertekstualno korespondira
sa  Covekovom porodicom i Istorijom bolesti. Svjestan
fragmentarnosti svijeta oko sebe, maski iza kojih plaze ideoloski
jezici, 1 bidermajerstine, Kulenovi¢ sada pravi dekonstrukcijski
zaokret od prethodnog diskursa, svode¢i globalni plan na licno, a
ne obrnuto - pretacudi li¢no iskustvo na kolektivno ili globalno.
Ironizirajué¢i kulturne kodove i kodekse druStva u kojem Zivi,
Kulenovi¢ pokazuje da jedino intimni prostor lika u svijetu
postmoderne moze da zrcali prihvatljiv smisao.

Sistem vrijednosti i smisao koji proistie iz njega u diskursu
Jesenje violine je prikazan u metafori svjetla i prisustvu svjetlosti u
kulturalnim epohama CovjeCanstva. «Ono $to je za epsku kulturu
ognjiste, a za duhovnu kulturu srednjeg vijeka plamen svijece, to su
za gradansku kulturu abazuri i zaluzine; (...) Nikada nemojte skidati
abazur sa lampe. Abazur je svetinja.»'’ Mjesto svjetla je, u
foucaultovskom smislu, mjesto moci. Panopticki sistem se realizira
putem metafore svjetla. Gradanskoj kulturi su artificijelne forme
abazura i svjetlosti pravi izvor vrijednosti. Prirodno svjetlo se u

12 Tvrtko Kulenovié, Jesenja violina, Bosanska knjiga, Sarajevo, 2000, 165.

221



gradanskoj kulturi filterizira pomoc¢u zaluzina. Na taj nacin se pravi
opozicija spram prirode. Ujedno se napravio zaokret vrijednosnog
suda 1 sistema vrijednosti. Mjesto moci je abazur, koji bi trebao da
ima Sto viSe baroknog na sebi. Mentalni sklop gradanske kulture
ovdje je napravio zaokret ka konzumerizmu, kao novoj religiji.
Dok je za epskog Covjeka svjetlo vatre ognjiSta imalo jo$ prizvuk
misticnog 1 mitskog, a kultura srednjeg vijeka uz plamen svijece
ispredala bajke o tim vremenima, ili prepisivala apokrifne tekstove
uz priguseni plamen svije¢e (i danas plamen svije¢e u podsvijesti
priziva osje¢aj lagode i1 ushicenja, ali 1 romantike) gradanska
kultura, humanisticki i modernisticki usmjerena na ovladavanje i
kontroliranje svijeta, ovdje je pala na svom ispitu zaokrenuvsi se od
prirodnog ka materijalnom. Abazuri su danas neonske lampe,
svijetleCe reklame, ultraljubicate zrake i solariji kao simulakrumi
sunca i svjetlosti.

Svjetlo, kao metonimija, ukazuje na put, na izlazak iz kraja
tunela. «A u pozadini te lirske slike u kojoj se dCitav Zzivot
metonimijski izjednacava sa mracnim tunelom i svjetlos¢u koja se
ukazuje na njegovom kraju, bruji muzika neponovljive Verlenove
Chanson d'automne, koja, u Kulenovi¢evoj citatnoj pretvorbi
poezije u Cinjenice zivota, jest i metonimija muzikalnosti romana,
odnosno njegova prelaska iz melodije priCe u harmoniju
politematski  organizirane  naracije»°  Pri  politematskoj
organiziranoj naraciji svijet se prikazuje kao fragmentiziran, tako
da se ne uspostavlja nikakav oblik homogenosti. Tako, indirektno i
sam Citalac vidi odraz vlastitog subjektivizma u ogledalu. On moze
sada propitivati vlastitu poziciju subjekta u druStvu, na globalnom
planu, 1 individulano - na lokalnom mikroplanu. Posto
postmodernisti¢ki svijet predstavlja jedno stanje, onda subjekat u
svojoj potrazi za homogenosti moze zavsiti samo u Corsokaku,
otkrivajuci jo$ jednu postmodernisti¢ku igru, ovaj put igru autora i
teksta sa njim samim.

«Budu¢i da se homogenost nije uspjela potvrditi ni na
drustvenoj ni na individualnoj razini, i tekst i Citatelj razvlaséuju se
svojih tradicionalnih autoriteta.»'* Jesenja violina tako propituje
mjesto Citatelja, autora, pripovjedaca unutar tradicije ili unutar
kanona. Pri tome se subjekt govornik, utemeljen u jeziku i
oznaciteljskoj praksi, koja ipak wuzmice ostavljajuci otvorenim

' Enver Kazaz, Bosnjacki roman XX vijeka, Zoro, Sarajevo-Zagreb, 2004, 311.
" Vladimir Biti, Suvremena teorija pripovijedanja, Globus, Zagreb, 1992, 24.

222



pitanje gospodara znacenja, kao ucesnik u diskursu razlikuje od
subjekta govora. Subjekt govornik ovdje je zagledan u svoje Ja, ili
u svoje pripovjedacko Ja, koji zatim proizvodi ostale likove kao
refleksije na unutarnje subjektovo Ja. Lacanovski, taj subjekt je vec
odreden vremenom, ekonomskim, druStvenim, politickim,
ideoloSkim praksama, pa se njegovo videnje u ogledalu u Jesenjoj
violini, u tonu savjetovanja, kritike ili reminiscencija zapravo
odnosi na dekonstruiranje, ironiziranje ili osvje$¢ivanje takvih
praksi.

S obzirom da se radi o zrelim godinama autora, rije¢ je o vrlo
uspjelom diskursu, koji, u sopstvenoj refleksivnosti, ne odstranjuje
probleme subjektivnosti, ve¢ ih naglasava. Ti odrazi subjekta se
intertekstualno umnozavaju, jo$ jednom osporavaju¢i tezu o
humanisti¢koj originalnosti, koju bi c¢italac eventualno mogao
pripisati ovom romanu.

TezZnja subjekta u svemu tome je da da svoju zakljuénu rijec€ o
problematiziranju videnja historijskog, povijesnog kao ukupnosti
ljudskog, od prve vatre do danas. Jesenja violina govori, na tragu
nove osjecajnosti i eventualnog vrac¢anja na romanticarske ideje, da
svaki subjekat odreduje znaCenje koje mu je najblize, ili koje
smatra istinitim. Pri tome su ideoloski stavovi nerazdvojni sa
estetskim. Glas razoCaranog subjekta esejizira smislenost
knjizevnosti poslije ratova, ali i njenu donkihotovsku poziciju
unutar rata. «U ratu knjige 1 violine postaju stvari, a stvari gube
svaku vrijednost»'> U ovoj redenici zadinje se bitnost pitanja
odnosa teksta i ideologije, a koje ¢u tek da nazna¢im. To je
problematican i slozen odnos izmedu formalnog koncepta teksta, ili
umjetnickog teksta opcenito i druStveno -politickog koncepta
ideologije. Odnosno, kada granate govore muze Ccute. «Ipak,
postmodernistiCka umetnost 1 teorija samosvesno priznaju svoje
ideolosko postavljanje u svetu, a one su na to podstaknute ne samo
zbog provokativnih optuzbi za trivijalnost, ve¢ 1 zbog tihih
ekscentrika.»'® Roman time postaje popristem i presjeciitem
ideologija koje subjekat konstruira ili zastupa, ili koje dekonstruira.

Ideologizirani subjekat svoj izlaz iz ideologije vidi u
hirurS§kom odstranjivanju iz drustva, praveci na taj nacin aluziju na
romanticare, i donekle moderniste. Sreca se u svijetu ogorcenosti i
konstantnog razocarenja pronalazi u svakodnevnim porodi¢nim

15 Tvrtko Kulenovié, Jesenja violina, Bosanska knjiga, Sarajevo, 2000, 27.
' Linda Hutcheon, Poetika postmodernizma, Svetovi, Novi Sad, 1996, 298.

223



slikama, kao Sto je slika kéerke koja spava. Pasazi u romanu o
pronalazenju smisla na individualnom planu polucit ¢e slijede¢im
zaklju¢kom: »Smisao ¢ovjekovog postojanja je u tome da sudbinu
koju podnosi pretvori u sudbinu kojom je ovladao.»'’

No, kako je subjekat samo rezultat redukcije komplesnosti $to
je sistem provodi u komunikacijskoj operaciji samopromatranja, i
kako je on funkcionalni ekvivalent nekadasnje cjeline, onda je
smisao koji Kulenovicev narator sugerira samo oblik iluzije. Takav
subjekat ¢e uvijek kliziti u neki oblik ideologi¢nosti, htio on to ili
ne. Pri tome ¢e mu realno ostati s onu stranu ogledala, a jedina
utjeha ¢e mu biti tekstualno tkanje i prividni izlazak iz utopistickih
ideoloskih projekata. Drugim rijeima: »Deo sveta je i to Sto ne
mozemo da podnesemo njegovu iluziju 1 njegovu golu
pojavnost.»'® Kako se «mo¢ rada iz odustvax'’, &itatelj se savrieno
uklapa u iluziju smisla, u intertekstualni performativ koji mu
Kulenovi¢ prireduje. Glasovi drugosti se umnozavaju: glas
razoCaranog, glas kriticara, glas ucitelja, glas savjetnika, glas
reformatora, glas retoriara, glas oca, glas putnika i glas griznje
savjesti... glasovi se do te mjere umnozavaju da je pozicija
pripovjedaca, zapravo, pozicija pseudopripovjedaca. On zrcali
svijet u kome se Realno i svaki odnos sa Realnim gubi. Ostaje
samo odraz vlastitog lika u ogledalu, ¢ime je Citatelj iznevjeren.
Njega, zapravo, 1 nema, on postaje odsutnom strukturom i time
/paradoksalno/ dobija vlast nad tekstom. Citatelj postaje objektom.
Identificiranje svijeta je stoga beskorisno. Kao i opisivanje realnog.
«Realnost je kucka; Na srecu, realnost se ne dogada. Na srecu,
zlo¢in nikad nije savren.»™

Jesenja violina tako postaje savrSen dokaz o nesavrSenom
zlo¢inu. Ova knjiga je kulturalno naslijede buducih generacija, koji
temelj narativnog identiteta mogu pronaci upravo u njoj. Ova
knjiga je, ujedno, i kulturalna Cinjenica. Autor je prezivio strahotu
rata u Sarajevu. No, on je za vrijeme rata bio i izvan Sarajeva, ali se
isto tako za vrijeme rata i vratio u Sarajevo. U Jesenjoj violini
Kulenovi¢ moralnu prizmu svjedocenja rata promatra kroz odnos
fikcije 1 fakcije. «Je 1i mogu¢ putopis, kad je ono Sto je najveca
vrijednost putovanja, povecanje intenziteta zivota, dolazilo ovamo,

17 Tvrtko Kulenovié, Jesenja violina, Bosanska knjiga, Sarajevo, 2000, 63.
18 Zan Bodrijar, Savrsen zlocin, Beogradski krug, Beograd, 1998, 13.

' Ibidem, 14.

* Ibidem, 17.

224



tebi ku¢i, sa zvizdukom granata, sa slikama polomljenih (napuklih)
ljudskih tijela, sa stra§nim pri¢ama o jo§ strasnijim stvarima kojima
nisi bio svjedok, ali koje su se takoder dogadale u tvojoj
neposrednoj blizini. Je li moralan putopis, ako si bio jedan od
rijetkih koji su imali privilegiju da izadu iz grada-konc-logora,
slobodan covjek koji putuje na racun svojih drugova robova, imas
li pravo da tijela svijeta sa kojeg je oguljena koza odijevas
pejsazima? Moze 1i dusa pisca podnijeti 1 preraditi to navlacenje
tunike nacinjene od rijeka, planina, osmijeha ljudi i1 tornjeva
crkava, na tijelo iSarano mapom vena, natopljeno bolom? KazZe§
sebi kako hirurg u pet minuta odlucuje da ranjeniku odsijec¢e nogu
ne bi li mu eventualno spasio Zivot, kako televizijski reporter snima
djecu koja umiru od gladi, mada je umjesto kamere mogao ponijeti
kotaricu kruha, a zna$ da to nije isto, da je pisac viSe bi¢e a manje
profesija. Hoée li zica na kojoj svira od prevelikog napona puci?

Hoces 1i izroniti ako zaroni§? Hoces, jer se ipak sve Sto ti
radi§ dogada na papiru.»®’

Odnos fiktivnog i fakticnog se ovdje konkretno prelama i
ostvaruje kao moguci svijet, moguéi tekst, moguca stvarnost ciji
okviri ne prelaze granice papira knjige. Pri tome se javlja sumnja u
mo¢ napisanog, jer je stvarnost autorova svijeta mracna i krvava.
Fikcija je otvoreni oblik opasnosti povlacenja iz historije.
Unosenjem fikcije, novohistorijski, ujedno zapocinje neka nova
historija i implicira se ideoloska posljedica fikcijske potke.

Opcinjenost historijom, njenim refrenom zla, pitanjima da li
je mozda moglo biti drugacije, Citamo i u Jesenjoj violini. Ponovno
¢itamo intertekstualnu pricu o historijskom zlu, ratu u Bosni,
koncentracionim logorima 1 fasizmu. Ovoj pri¢i moZemo pridruZiti
i opsesivhu temu smrti Covjeka. Kulenovi¢ u svim svojim
romanima pokuSava da utemelji prostor kulturalnog pamdenja.
»Zaborav je osnova vaseg pamcenja.»’’, pise Kulenovi¢, sasvim
namjerno. Kultura, kako je to Beli iskazao, jest iskustvo koje se
moze oziviti, kao iskustvo koje je postalo znak, te je «upisano» u
jedan tekst. «To znaci, kultura fungira kao pamcenje (koje se ne da
naslijediti) u kojem su pohranjena estetska i semanticka iskustva
koja su postala tekst. Intertekstualni ucinak tekstova sastoji se u
tome da se znakovni sklop koji je stvorila neka kultura ucini

2 Tyrtko Kulenovié, Jesenja violina, Bosanska knjiga, Sarajevo, 2000, 66-67.
** Ibidem, 81.

225



ponovno &itljivim»> Rije¢ je o akumulaciji tekstualnog iskustva.
Na jednoj strani stoji kultura Drugog, a na drugoj (K/k)ultura
autora. Tekst predstavlja kulturu zapisanu kao iskustvo, odnosno
kulturu kao pamcenje, koje se, iako se ne moze naslijediti, onda se
moze ponovno upisivati i promatrati. Kulenovi¢ 1 u Jesenjoj violini,
proustovski trazi izgubljenu kulturu, a ne civilizaciju. Njegov
intertekst komunicira sa nizom drugih autora, praveci jednu vezu sa
drugim kulturama,odnosno vrsi prisjeanje na zaborav, koji je,
prema upisanosti u tekst i ponovnom c¢itanju upisanog tekstualnog
iskustva, zapravo sje¢anje na vrijednosti koje kultura nudi. Tu je
kultura, u primarnom znacenju ove rijec¢i, ujedno i odgovor na
pitanja s one strane ogledala.** Kultura se konkretno nudi kao
univerzalni oplemenjujuéi, katarzicni izlaz iz svekolikog zla
covjeCanstva. Ono je upisani, osvijeS¢eni zaborav, pa ¢e slike
logora, koje Kulenovi¢ eksplicitno nabraja, a njihovo zlo i poziciju
Jevreja konkretizira nizom slika u Pejzazima zrelog doba, zapravo
biti upisane u nase iskustvo. Kao takve se, barem teorijski, ne bi
trebale ponoviti. Ali, stvarnost je drukcija. Slike koje nas okruZuju
su apokalipti¢ne, pozicija kulture u svijetu je u nezavidnoj poziciji.
U takvoj bezizlaznoj poziciji tjeSe misli Renate Lachmann da »
nagomilano iskustvo, koje je kodirano u tekstovima i nacini
kodiranja, koji pohranjuju to iskustvo izgraduju prostor koji se
uvijek moze ponovno prelaziti, u kojem svaki novi tekst ozivljava
toboze mrtve tekstove.(... tako da) Memorija kulture uvijek stoji na
raspolaganju. (uz zakljucak na kraju da je) zaboravljanje
potencijalno sjeéanje.»> Paradoksalno se sada izvodi zaklju¢ak da
je sjeanje osnova pamcenja. Tekst je, pri tome, pokusaj da se to
sjecanje upise, obrazlozi i ispise.

Pripovjeda¢ u Jesenjoj violini o tome uprosteno kazuje:
“Istorija nikoga nikad ni¢emu vaznom nije naucila, jer se ne bavi
zlo€inima, nego krupnim projektima i dogadajima. Sje¢anje mora
postati sredstvo covjekovog obracuna s vremenom: istorija odozdo

“Renate Lachmann, Intertekstualnost kao konstitucija smisla, iz navedenog
zbornika «Intertekstualnost i intermedijalnost», grupa urednika, Zvonko
Makovi¢, Magdalena Medari¢, Dubravka Orai¢, Pavao Pavli¢i¢, Zavod za
znanost o knjizevnosti Zagreb, 1988.

2 7an Bodrijar, Savrsen zlocin, Beogradski krug, Beograd, 1998.

“Renate Lachmann, Intertekstualnost kao konstitucija smisla, iz navedenog
zbornika «Intertekstualnost i intermedijalnost», grupa urednika, Zvonko
Makovi¢, Magdalena Medari¢, Dubravka Orai¢, Pavao Pavli¢i¢, Zavod za
znanost o knjizevnosti, Zg, 1988.

226



koju ne piSu oni koji su ucili skole, nego oni koji su prezivjeli
strahote. Jer istori¢ar je naucnik kao i svaki drugi naucnik, a
naucnik treba da bude stvaralac: on stvara ili tako Sto otkriva
&injenice ili tako $to nudi ideje. Cinjenica je malo ostalo za otkriti,
a ideje ponesu Covjeka pa on pocinje da prenebregava Cinjenice.
Oni koji su prezivjeli stahote ne prenebregavaju Cinjenice, samo
ponekad bezuspjesno pokusavaju da ih zatome negdje u sebi, da
ukinu sjeéanje.” *°

A §ta bi bila stvarnost nego simulakrum historije, projekt koji
se ideoloski vrti ukrug i cikli¢no se ponavlja. Tako se tekst cikli¢no
producira simuliraju¢i historiju, postavljajui njen problem
predstavljanja, pa i aktueliziranja, kao odnosa subjekta unutar
historije, Covjeka izvan historije, odnosa sa drugim, ili kao
fotografije koja je zaustavila vrijeme 1 pokazala onako kako jeste.

“Ako nerealna proSlost nije niSta manje istinita od naSe
objektivne realnosti, onda naSa objektivna realnost nije nimalo
istinitija od nerealne proslosti. Tu bismo mogli re¢i u
Propovednikovom duhu: ‘Ne skriva simulakrum istinu, istina je ta
koja skriva da njega nema. Simulakrum je istinit.“*’ Historija tu
samo ¢ini zivot podnosljivijim, nude¢i price simulakruma koji
zivimo. To je otklon od humanisticke tradicije, ali i upitanost moze
li se po modelima simulakruma pisati bez udjela ideologije. Jesenja
violina odgovara na ova pitanja i po tome je ovo postmodernisti¢ki
roman, nastojeci da potcrta da se estestko ne odvaja od ideoloskog,
Sto je, pak, prikazano u esejiziranju povijesti, ili o pricama historije
malih ljudi iz Engleskog pacijenta.

Na nasu (ne)sreéu, zlocin nikada nije savrsen™, on se ni ne
trudi da sakrije svoje tragove. ZlocCini iz Drugog svjetskog rata,
koncentracioni logori, stradanja Jevreja, Spanaca, Sarajlija i
Bosanaca su, prema tome, tekstualni dokazi jednog zlocina koji je
zlo¢in nad Covjekom. I nad njegovom porodicom. Nije bitno gdje
smo, bitno je da se borimo protiv faSizma, Sto je, pak, tema u svim
Kulenovi¢éevim romanima. Pri tome se postmoderna fikcija
usmjerava na opise proSlosti, kako historiografske tako i
metafikcionalne, da bi proucavala ideoloska upisivanja razlike
drustvene nejednakosti. Ova drustvena nejednakost ne zrcali samo
model uspostavljanja identiteta putem razlike, nego i globalno

2 Tyrtko Kulenovié, Jesenja violina, Bosanska knjiga, Sarajevo, 2000, 205.
2 Zan Bodrijar, Savrsen zlocin, Beogradski krug, Beograd, 1998, 31.
2 Ibidem.

227



omogucava realiziranje/ukidanje iluzije 1 osvjes¢ivanje odnosa sa
Drugim. Odnos Sarajlije prema Evropi je pun prezira, s razlogom,
naravno, a Baudrillard u tom preziranju vidi bitak u realnosti.
“Zbog toga oni su Zivi, a mi mrtvi.”> Marginalizirani svjetski
putnik u romanu prezire sjaj New Yorka i vraca se u Sarajevo.
Svijetu New Yorka pokuSava da dokaze svoju zivo(tno)st i treba da
ukaze na nepravdu, na realnost. Njemu ne teba Disneyland da bi
osjetio zivot. Zlo€in je upisao svoj diskurs u tijelo zrtve onog
momenta kada su objekti s one strane ogledala pokusali dospjeti u
jezik. “Ne mislimo mi vie objekt nego objekt misli nas.”
Odnosno, ratnim pismom kazano, ne mislimo mi granatu, nego
granata misli nas. Zivjeli smo u stanju izgubljenog objekta, a sad
objekt gubi nas.

Ovaj dijalog je ukinuo iluziju, ukinuo simulakrum za nas
ovdje koji smo dozivjeli strahote rata, ili za likove koji su ga
upisivali na vlastitoj kozi, dok je Evropa Sarajevo dozivljavala
samo kao simulakrum logora. Prijenos televizijske slike iz ratne
Bosne, a narocito ratnih slika Sarajeva, samo je podsje¢ao Evropu
da jos uvijek ima ono Drugo, da jo$ uvijek moze produziti vlastitu
iluziju, da jo$ uvijek moze plaziti svojim ideoloskim jezikom i
staviti grcku masku nasmijeSnog prijatelja, koji toboze zeli da se
patnja u Sarajevu zavrSi. Lik putnika u Jesenjoj violini je u
potpunosti shvatio svoju idejnost Drugog, pa je ideoloskim jezikom
Zapada pokuSao da negira svoj divljacki, barbarski status govoreci
0 znacima umjetnosti, slikarstva, historije uopéeno. Razoc¢aranost u
zapadni svijet kojem se pripovjedac iz Putovanja priklanjao
rezultirat ¢e jednostranim povratkom, ovaj put ne simboli¢nim, i
jednom vrstom rizika prezivljavanja u ratnom Sarajevu.

Literatura

— Kazaz, Enver, Bosnjacki roman XX vijeka, Zoro, Sarajevo-
Zagreb, 2004.

— Republika, 10-12, Zagreb, 1985.

— Tvrtko Kulenovi¢, Jesenja violina, Bosanska knjiga, Sarajevo,
2000.

— Vladimir Biti, Pojmovnik suvremene knjizevne teorije, Zagreb:
Matica Hrvatska, 1997, 389, (pojam subjekt).

» Ibidem, Ne saZalijevajmo Sarajevo, 147.
30 Zan Bodrijar, Savrsen zlocin, Beogradski krug, Beograd, 1998.

228



Vladimir Biti, Suvremena teorija pripovijedanja, Globus,
Zagreb, 1992.

Linda Hutcheon, Poetika postmodernizma, Svetovi, Novi Sad,
1996.

Zan Bodrijar, Savrien zlocin, Beogradski krug, Beograd, 1998.

Jasmina Luki¢, Metaproza: citanje Zanra, Beograd, Stubovi
kulture, 2001.

Renate Lachmann, Intertekstualnost kao konstitucija smisla, iz
navedenog zbornika «Intertekstualnost i Intermedijalnosty,
grupa urednika, Zvonko Makovi¢, Magdalena Medarié,
Dubravka Orai¢, Pavao Pavli¢i¢, Zavod za znanost o
knjizevnosti, Zagreb, 1988.

Muris Bajramovié, Intertekstualnost u poeziji Maka Dizdara,
Razlika, /Differance, 5, (Casopis za kritiku i umjetnost teorije),
Drustvo za knjizevna i kulturalna istrazivanja (izdavac), Tuzla,
jesen/zima 2003.

Muris Bajramovié, Subjekt i odnosi moc¢i u Kamenom spavacu,
Slovo gor¢ina (godiSnjak), 26, Udruzenje "Slovo gorcina",
Stolac, 2004.

Slavoj Zizek, Sublimni objekt ideologije, Arkzin, Zagreb, 2002.
Dubravka Orai¢ Toli¢, Paradigme 20. stoljeca. Avangarda i
postmoderna, Zagreb, 1996.

Kulenovi¢, Tvrtko., Historija «odozgoy i historija «odozdoy,
Zivot, 1-3, godina LIII, Sarajevo, 2005., 88-93.

Michel Foucault, Hermeneutika subjekta, Svetovi, Novi Sad,
2003.

Culler, J. Knjizevna teorija: vrlo kratak uvod, AGM, Zagreb,
2001.

229



Summary

In my work I am writing about elements of postmodern
poetics in Tvrtko Kulenovic's novels. This author has unique
postion in bosnian literature. He is literature professor at
Philosophy faculty in Sarajevo (has Ph.D in asian drama) and
writer of novels, short stories and travel-records too. This is
position between theory and practice, as Linda Hutcheon in
«Poetics of Postmodernism» writes. There is no better author than
Kulenovic to question this position. Also, I am writing about
postmodern interpretation the novel Jesenja violina. Kulenovic
writes about the subject, especcialy history, and he marks
(post)historical characters in his novels. Also he is questioning the
storytelling, literacy and meaning of literacy, and life in general.
The poetics of postmodenism has no filters. The filter (in poetic
sense) for Joyce is language, for Andic that is suffer(ing), and for
Camus is philosophy.

Kulenovic has no filter. The text is mirroring the life in
general, without filter in his novels.

Kulenovic also appreciate the Other. His novels are
intercultural conversation between large cultures as french,
german, or oriental, and bosnian as well. In this,

Kulenovic is writing an open work, which constitues sense
only with his reader.

This work interpreted his last novel Jesenja violina.

230



