
43

Prof. dr. sc. Salih Jalimam

VJERSKE RASPRAVE U SREDNJOVJEKOVNOJ BOSNI

(Do sredine XIII vijeka)

Sažetak

U tekstu koji slijedi nastoje se, prema relevantnim
historijskim izvorima i mišljenjima u literaturi, ustanoviti neki
aspekti mišljenja u srednjovjekovnoj bosanskoj državi, prije svih
dijaloga među pojedinim vjerama (bogomilstvo i katoličanstvo).
Istraživanja su orijentirana prema primarnim historijskim izvorima
XIII vijeka u kojima se nalazi i potvrda teze da se u
srednjovjekovnoj Bosni, pored ostalog, razvija svojevrstan tip
dijaloga kroz koji se prepoznaju i mnogi i razni aspekti društvenog,
političkog, vjerskog i kulturnog života. Bez većih pretenzija, ovaj
rad ide za tim da ukaže na primjere drugačijeg vjerskog života
srednjovjekovnog bosanskog društva.

* * *

Među brojnim pitanjima i problemima koji su evidentirani u
dugoj historiji srednjeg vijeka, čija su proučavanja složena i
slojevita, sigurno je da odnos među vjerama istoka i zapada,
napose, unutar vjere i vjerskih pokreta, zahtijeva posebnu pažnju,
decidnu interpretaciju, ali i svrsishodan istraživački zahvat.1 U
literaturi se pretpostavlja da između vjera postoji složena veza,
uspostavljena, između ostalog, i putem srednjovjekovnih rasprava
ili dijaloga, kroz upoznavanje, konfrontaciju i tumačenje, formirana
kroz slojevit odnos, što je, nažalost, malobrojnim historijskim
izvorima teško provjeriti.2 Uglavnom, sve se to tumači nizom

1 Jacques Le Goff, 1988, 166-168. Georges Duby, 1987, 152-153. Metodološke
probleme uporedi u: Jacques Le Goff, 1982, 169-182.
2 Brenda Bolton, 1988, 12-13.



44

hipoteza i pretpostavki, nepotvrđenih teza, ponekad se
komparacijom stiže do nekog cilja, da se pokuša i na primjeru
srednjovjekovne Bosne krenuti prema jednom drugom srednjem
vijeku.3

Nastojanja da se, suprotstavljajući se tradicionalnoj
historiografiji, koja je uglavnom i jedino jednostrano usmjerenje na
bilježenje zbivanja, i to prije svega političkog i ekonomskog
dešavanja u srednjem vijeku, historijski metod historičara u
pomanjkanju historijskih izvora nastoji metodom interpretacije
proširiti dijapazon dešavajućeg te će zbivanje oplemeniti dešavanje
unutar društva kroz istraživanje duhovnih kretanja.4 To se posebno
odnosi na pitanja vjerskih i crkvenih odnosa u srednjem vijeku,
posebno poslije XI vijeka, kada historijski izvori bilježe nagle
promjene u društvu, što sigurno ima svoj odraz i na promjene stava
prema vjeri i crkvi.5 Tehnički i ekonomski razvoj, u svom naglom
tempu, počinje oko 1000. godine i učvršćuje se kvantitativno u XII
vijeku kroz oživljavanje velike trgovine, procvat gradova,
obezbjeđenje napretka u zemljoradnji i evidentiran demografski
razvoj.6

Evidentne promjene u društvenom razvoju primjetljive su i u
odnosu među vjerama, gdje se u XII vijeku, kao i u narednim
vremenima, već prakticira dijalog u pisanoj formi (disputio),
razgovor ili rasprava kao teorijski diskurs, ali i način praktičnog
djelovanja.7 U ovom slučaju, u duhu grčke foneme, dijalog se
označava kao razgovor udvoje.8 Riječ je, ipak, o literarnom
značenju ovog toposa, bilo da je riječ o teoretskom (filozofskom)
ili njegovoj praktičnoj (historijskoj) dimenziji, ali treba znati da je
uvijek (do kraja XIV vijeka) zadržao osnovni i izvorni smisao, da
se, pored ostalog, tu radi o izmjeni riječi i misli među
neistomišljenicima. U srednjovjekovnom društvu vodi se dijalog u
prostoru vjere, među vjerama, a za historičare srednjega vijeka
posebno je naglasivo i dragocjeno da je tu moguće naći i dio

3 Maurice Borrmans, 1984, 30-35. Jacques Le Goff, 1987, 127. Jacques Le Goff,
1997, 112.
4 Jacques Le Goff, 1982, 62-63.
5 Brenda Bolton, 1988, 66-67.
6 Jacques Le Goff, 1988, 111-113.
7 Preuzeto mišljenje iz: Jacques Le Goff, 1982, 38-39.
8 Jacquess Le Goff, 1982, 39.



45

duhovnog bogatstva i historijske građe, jer je vjera najprije milost,
dar, efuzija Duha Svetoga i susret s Bogom.9

Svaki dijalog o vjeri, bez obzira da li se radi o vjernicima ili
nekim drugim, mora voditi računa o milosti i priznati posvemašnju
čovječju ovisnost o Bogu. Vjerniku je u dužnosti prihvatiti svu
objavu, i to onako kako je tumači crkveno učiteljstvo. Prema Tomi
Akvinskom, svako naučavanje ili pisanje u suprotnosti s Objavom,
službenim ili vrhovnim naučavanjem Crkve, znači herezu.10

Potrebno je naglasiti da se, poštujući naslov teme, u obradi
teze ipak moraju prihvatiti i određene distinkcije, posebno zbog
toga što će se na narednim stranicama uglavnom naglašavati
problemi za koje se, u koncepcijskom smislu, u historijskim
izvorima mogu prepoznati smislena rješenja.11 Radi se o
stanovitom historijskom uklonu da se iskustvom iz prve polovine
XIII vijeka definiraju tematski okviri koji su odredili neke
dimenzije djelovanja među vjerama u srednjovjekovnoj bosanskoj
državi. Ako se, naime, načelna parcijalnost, perspektivnost,
subjektivnost, relativnost i konstruktivnost historije i historiografije
srednjeg vijeka prihvate kao činjenica i smatraju solidnim polaznim
tačkama pri kritičkom određivanju dijela srednjovjekovne bosanske
prošlosti, onda se stanovita rješenja mogu naći i u
konstruktivističkom, interpretativnom metodu koji će se
primjenjivati tokom cijelog ovog teksta.12

Za prvi period historije vjerskih odnosa u srednjovjekovnoj
Bosni, do sredine XIII vijeka, evidentirano je nekoliko važnih i
ključnih historijskih izvora, od kojih svaki ponaosob, ali i
zajednički, ukazuju na nekoliko bitnih činjenica, o kojima se u
historijskoj literaturi i parcijalno pisalo. Prije svega, radi se o
važnoj potvrdi o direktnim i nedvosmislenim vezama i odnosima
bosanskih bogomila i zapadnoevropskih heretika, posebno zbog
toga što se u dijelu historijske literature ovaj problem još uvijek
smatra otvorenim.13 Naime, na postojanje evidentnih veza, dodira i
konteksta između gornjoitalijanskih heretika (iz Lombardije),
bugarskih bogomila i bosanskih heretika ukazuje veći broj

9 Walter Beltz, 1984, 196-197.
10 Augustin Franzen, 1983, 96.
11 Jacques Le Goff, 1997, 176-179.
12 Jacques Le Goff, 1997, 179.
13 Uporedi pokušaj: Salih Jalimam, 1998, 19-20.



46

činjenica u nekoliko protivheretičkih rukopisa i kontroverzističkih
priručnika, koji sadrže ubicirane potvrde, posebno u XIII vijeku.14

Taksativno, pisci i djela kontroverzističkih priručnika su:
Eberardo, učeni gramatik, i njegovo djelo “Liber antihaeresis”,
Ermenegerdo i “Opusculum contra haereticos, qui dicuntet
mundum istum et omnia visibilia non essea deo facte, sed a
diabolo”, zatim Alanus ab Insulis i “Summa”, Anonim iz
Lombardije, Duran de Husce, Salvo Burci, Grgur iz Firenze,
Stjepan od Belleville, Eckbert i “Sermones adversus Catharos”.15

Zajedničko za skoro sve spomenute priručnike jeste da su u njima
zabilježeni samo dijelovi heretičkog učenja, često u formi pjesme,
govora ili blage negacije tog i takvog mišljenja. Tek instaliranjem
dominikanskog prosjačkog reda tip i oblik djelovanja protiv hereze
i heretika dobija smisleniji oblik i značaj, u čemu se apostrofiraju
slijedeći dominikanci: Bonacursus iz Milana, Moneta iz Cremone,
Raynerii Sacchoni, čija pisma i rukopisna ostavština oblikuju cijelu
školu mišljenja vezanu za heretičke pokrete.16

Vrijednost antiheretičkih priručnika i kontroverzističke
literature je u tome što se kroz formu i oblik negacije heretičkog
pokreta razvija poseban i neobičan dijalog među vjerskim
pogledima, te se i kroz takvu dijalošku formu u XIII vijeku
identificira hereza, kao i njena teološka misao. Takav oblik i tip
djelovanja nije mimoišao ni srednjovjekovnu Bosnu, gdje se u
vremenskom intervalu od 1203. do 1250. godine na vjerskom polju
dešava mnogo toga zanimljivog.

Krajem XII vijeka dukljanski knez Vukan pismom je
obavijestio papu Inocenta III o novonastalim vjerskim prilikama u
srednjovjekovnoj Bosni, optužujući bosanskog bana Kulina da je,
zajedno s porodicom i deset hiljada ljudi, prihvatio herezu.17 U
istom pismu naglašava se da ban Kulin heretike cijeni više od
katolika i zove ih “autonomasice christianos”.18 Ovim procesom
otvara se dvosmjerna aktivnost rimske kurije, praktična i teorijska,
što će, s malim prekidima, trajati sve do političkog sloma
srednjovjekovne Bosne, 1463. godine. Treba znati da se u dijelu
evropskih zemalja javlja hereza, te je papa Inocent III 1201. godine

14 Salih Jalimam, 1998, 20.
15 Salih Jalimam, 1988, 56-62.
16 Salih Jalimam, 1988, 60-62.
17 Salih Jalimam, 1997, 24.
18 Salih Jalimam, 1997, 24.



47

odobrio pravila Poniznika katoličkih (“Humilisti Catholici”), tj.
obraćenih patarena iz Milana, odobravajući tako mnoge njihove
običaje nepoznate starim katoličkim redovima.19 Prvi trag dijaloga
u srednjovjekovnoj Bosni, prema prethodno spomenutom,
najplastičnije se prepoznaje u Bilinopoljskoj izjavi od 8. aprila
1203. godine, kojim bosanski heretici ispovijedaju, odnosno
priznaju svoju krivicu prema Katoličkoj crkvi i u prvom licu, kao u
formi dijaloga, drugoj strani kazuju o svom vjeroučenju. Posebno
je interesantno da je tekst pisan u duhu ispovijedi (Conffesio), te se
u kaznenom smislu ne preporučuje nikakva represivna mjera, čak
desetak godina prije Četvrtog lateranskog koncila, kada je
ispovijest postala obligatna za sve katolike.20

U historijskoj literaturi ovaj dokument nije dobio potpunu
interpretaciju. Mišljenja se kreću od toga da je “družba bosanskih
krstjana bila službeno priznata od strane katoličke Crkve”,21 do
toga da se time može naći temeljna potvrda dualističkog učenja
bosanskih heretika.22 Insistiranje na tvrdnji “in primus
abrenuntiamus schismati”23, kao i da će živjeti “prema ustanovama,
obavezujući se za sve koji su od naše družbe, za samostane naše sa
posjedima i svim stvarima, ako ponovo u neko vrijeme budemo
slijedili heretičko krivovjerje”24, obimni su i zahtjevni prerogativi,
dovoljni dokazi, važni za potvrdu osnovne teze ovog teksta, da se,
pored ostalog, vodio i dijalog prema svim obrascima srednjeg
vijeka.

Bosanski heretici obavezali su se da ubuduće neće primati
nekog oženjenog ili neku udatu, osim ako se oboje jednako ne
obrate, uz obostranu saglasnost i obećanje tjelesnog uzdržavanja.
Bog je stvoritelj svega i rimska Crkva majka je svih; zatim, imat će
u svim mjestima gdje braća žive crkve s oltarima i križevima i tu će
moliti crkvene časove danju i noću; čitat će knjige Sv. pisma,
Starog i Novog zavjeta, kao što se to čini u Katoličkoj crkvi.25

Dalje se navodi da će u svakom mjestu imati svećenika, koji
će služiti svetu misu najmanje nedjeljno i blagdanom, ispovijedati i
pokoru zadavati, na velike će crkvene blagdane, najmanje sedam

19 Dr. O. Dominik Mandić, 1962, 136.
20 Salih Jalimam, 1997, 25.
21 Dominik Madić, 1962, 138.
22 Salih Jalimam, 1999, 41-42.
23 Franjo Šanek, 1975, 60-61.
24 Salih Jalimam, 1997, 25.
25 Salih Jalimam, 1997, 25.



48

puta godišnje, pričestiti; crkvene poste će postiti; usto, u one dane
koje su njihovi stari pametno odredili, svetkovat će se svetkovine
svih svetih, koje su sveti oci ustanovili. Ubuduće, neće sa znanjem
primati nikakve maniheje ili druge heretike da stanuju zajedno s
njima, odijela će im biti zatvorena, neobojena do pete. Kada im
umre starješina redovničke kuće (magister), uz savjet bogobojazne
braće izabrat će dida, kojeg treba da potvrdi papa.26

Treba znati da je katolička crkva do sredine XIII vijeka
prolazila kroz fazu upoznavanja i sticanja iskustva o hereticima i
njihovim pokretima. Često je njihova slika nerealna, iskrivljena,
nedokumentirana, a reakcija, inercijom, neobično snažna. U
srednjovjekovnoj bosanskoj državi Katolička crkva će u prvoj
polovini XIII vijeka djelovati kroz dvije važne, karakteristične faze.
U prvoj šalje svoje najznačajnije djelatnike i najobrazovanije
svećenike (kardinal Ivan Casamaris, legat Akoncije, kardinal Jakov
Pecoraria, dominikanac Johanes Wildeshauzen, biskup Ponse) i u
pismenoj formi vodi dijalog sa hereticima. Confessio
“Christianorum Bosnensium” u dobrom dijelu oslikava heretičku
atmosferu, priznaje postojanje institucija koje su bile van Katoličke
crkve i u jednom važnom su kraku na putu prema zajednici
bosanskih bogomila.27

U drugoj fazi, koja ponekad prati prvu, pripremaju se
križarski ratovi i progone heretici, pripremaju i uspostavljaju
inkvizicijski sudovi, uz evidentan napor susjednih država, prije svih
mađarske kraljevine, te je vrlo teško tu ustanoviti što su političke
težnje, ili zahtjevi Katoličke crkve.

Sredinom XIII vijeka nastao je negdje u srednjovjekovnoj
Bosni izuzetan rukopis: Omnia puncta principalia et auctoritates
extractae de disputatione inter christianum romanum et patarenum
bosnensem28 (Dijalog između rimskog kršćanina i patarena
bosanskog). Radi se o nedovoljno iskorištenom rukopisu u
historijskoj literaturi o crkvenim i vjerskim odnosima u
srednjovjekovnoj Bosni, a oko čije suštine i podataka koje daje
traju dugotrajne rasprave i sporovi.29 Historijski, teško je decidno
utvrditi vrijeme kada nastaje, ali se pretpostavlja da je krajnja

26 Salih Jalimam, 1997, 25.
27 Salih Jalimam, 1999, 113-115.
28 Franjo Šanjek, 1993, 164-166.
29 Franjo Rački, 1869, 92.



49

granica 1250. godina, znači vrijeme žestokog spora među vjerama
u srednjem vijeku.

Većina autora slaže se da je nastao negdje u srednjovjekovnoj
Bosni, čak i od domaćeg autora30, čime se i u formalnom i u
suštinskom pogledu oslanja na mnogobrojne kontroverzističke
priručnike i protivheretičke rukopise iz prve polovine XIII vijeka,
ali ga forma dijaloga i rasprave izdvaja iz takvog tipa
srednjovjekovnog stvaralaštva.

Treba znati da Dijalog između rimskog kršćanina i patarena
bosanskog nastaje u vremenu u kojem se zapadnokršćansko društvo
zatvara samo od sebe, čak je i kolonizirano od naprednijih
civilizacija Bizantije i islama, te se baca u osvajanje svijeta, od
Skandinavije do Svete zemlje.31 Ovim priručnikom, istovremeno, u
unutrašnjem biću zapadnoevropskog čovjeka otvara se jedan novi
oblik postavljanja problema, kroz front svijesti i savjesti, ali i kroz
dijalošku formu razlažu se osnovni problemi vjere i čovjeka.
Evidentno je da su autori, ili autor, dobro poznavali društvena,
vjerska i religijska kretanja u srednjovjekovnoj Bosni, čime se
smatra i prvorazrednim historijskim izvorom, koji donekle pomaže
u identificiranju odnosa u društvu, ali i veze i dodira među vjerama
u srednjovjekovnoj Bosni.

Bosanski patareni u vrijeme nastanka Dijaloga između
rimskog kršćanina i patarena bosanskog, prema svim
pretpostavkama, nisu mogli velikim srednjovjekovnim crkvama
suprotstaviti vlast i silu, već su, prije svega, insistirali na
moralnodidaktičkim pretpostavkama i nalozima, osporavajući
Katoličkoj crkvi pravo na ekskomunikaciju i suprotstavljajući se
pripremljenim križarskim ratovima i progonima, onim što piše u
Svetom pismu, kroz stav Isusa Krista i apostola, i u njihovim
riječima koje sugeriraju kako je neizbježno da svako ko živi
kršćanskim i duhovnim životom bude progonjen (“Blago
progonjenim zbog pravednosti, jer je njihovo Kraljevstvo
nebesko”).32 Nepoznati autor stavlja rimskom kršćaninu navod
kojim dopušta bosanskom patarenu da traži: ”Možeš li navesti u
Novom zavjetu da je Krist ili neki svetitelj ubio nekog”33, te

30 Dominik Mandić pretpostavlja da je autor neki nepoznati dominikanac, a
Franjo Šanjek tvrdi da je to Pavle Dalmatinac.
31 JacQues Le Goff, 1997, 224-225.
32 Matej, 5, 10.
33 Franjo Rački, 1869, 118.



50

bosanski pataren odgovara tvrdnjom: “Od iskona bilo je da zli
spaljuju i progone dobre, a ne obrnuto”.34

Zanimljivo je da bosanski pataren pokazuje izuzetno
poznavanje Svetog pisma, nizom navoda i kategoričnih tvrdnji koje
često opravdavaju mnoge navode. Tako, u dijelu koji govori o
uzdržavanju od zla i nasilja poziva se na izjavu Isusa Krista u
Evanđelju po Mateju: “Vrati mač svoj u korice, jer svi koji se mača
hvataju od mača ginu.”35 Zanimljiv je dio u kojem se traži
opraštanje umjesto kažnjavanja36, kao i gdje se traži da se duše
spašavaju, a ne gube.37 Interesantno je istaknuti čest alegorijski
govor koji prati cijeli dijalog, kao i visok stepen dijaloške rasprave
u kojoj se ističe i lukavstvo, obimno poznavanje Svetog pisma,
teološkog učenja bosanskih patarena, kao i izuzetan stepen teološke
rasprave, što vrlo često zahtijeva i traži temeljno i potpunije
komentiranje. Primjera ima dovoljno, a ovom prilikom spomenimo
da u drugom poglavlju, “O nasljednicima svetog Petra”, anonimni
rimski kršćanin osporava razloge bosanskog patarena zbog kojih se
odijelio od prave, Kristove crkve, i pobjegao u bosanska brda, ili u
Lombardiju. Jednakim govorom, u šestom poglavlju, prigovara
bosanskom patarenu da živi “in stabulo inter frascas in silvis at in
montibus in modum lupi et bestie silvestris”.38 Aludira se,
alegorijskim govorom, i na neobičan život bosanskih patarena i u
primjeru kad se raspravlja o nasljednicima sv. Petra: “Vos scisi
fusitis a nobis et fugistis ad montes nec/vel/ lombardie nec vel
bosne. Vide ergo: ibi esse in civitatibus fidem ubi sunt episcopi et
sapientes, quod de te, stante inter frascas per montes et silvasalci
non potest.”39

Prema izjavi bosanskog patarena, rimski papa Silvester je do
čina liječenja cara Konstantina ubijenom kamilom bio njegov
učenjak (“doctor noster”).40 Prema ponuđenim činjenicama, teško
je identificirati grijeh pape Silvestra, ali, prema podacima kojim ga
rimski kršćanin brani, Rimljani su prevarom promijenili vjeru, te
priču o kamili i nemogućem lijeku žigošu kao veliku laž. Rimski
kršćanin, očigledno, prihvata zapadnjačku legendu o krštenju cara

34 Franjo Rački, 1869, 119.
35 Matej, 26, 52.
36 Ivan, 8, 5-12.
37 Matej, 6, 14-15.
38 Franjo Rački, 1869, 129.
39 Franjo Rački, 1869, 113.
40 Franjo Rački, 1869. 113.



51

Konstantina u Rimu i iscjeljenju zahvaljujući krštenju (“ex virtute
baptismi christi miraculose fuit sanatus”).41 U Dijalogu između
rimskog kršćanina i bosanskog patarena nalazi se i priča o tome
kako Rimljani imaju baptisterij kao uspomenu na krštenje cara
Konstantina, a u njoj je zabilježena i žaoka: “Njima treba prije
vjerovati kod kojih se to desilo, nego tebi što boravi među
grmljem.”42

Značenja biskupa i svećenika u Crkvi dokazuju se Pavlovim
riječima Titu: “Zato sam te i ostavio na Kreti da upotpuniš što
nedostaje i da po svim gradovima ostaviš starješine.”43 Potom,
zajedljivo dobacuje svom protivniku: “Pogledaj, dakle, vjera je u
gradovima gdje su biskupi i učeni ljudi, što se za tebe, koji stanuješ
u šipražju po brdima i šumama, očito ne može reći.”44 Rimski
kršćanin u daljem slijedu izjavljuje da bosanski patareni i njihova
crkva ne posjeduju vjeru u Isusa Krista, jer nema znakova po
kojima bi se mogla prepoznati prava vjera, tj. vjera koju su apostoli
predali svim narodima, koju su ovi primili i zadržali. Svoju
postavku argumentira na slijedeći način: “Ne može se tvrditi da svi
narodi žive u Bosni. Cijelom svijetu je jasno da su Bosanci, koji su
vas primili, u vama primili otpatke o kojim apostol Pavao u Prvoj
poslanici Timoteju izjavljuje slijedeće: 'Duh izričito veli da će u
posljednja vremena neki otpasti od vjere i pristati uz prijevarne
duhove i đavolske nauke.' (1 Tim, 4, 1) Ovaj se tekst, ako se
ispravno protumači, odnosi na vas.”45

U tumačenju mnogih dijelova iz Dijaloga između rimskog
kršćanina i bosanskog patarena moguće je da se prepoznaju i
korijeni i značenja bogomilstva. Tako se uočavaju velike promjene
u patarenskom pogledu na svijet i na historiju, ali je očigledan jaz
između ograničenog domašaja i univerzalnih pretenzija bosanskih
patarena. Za raspravu je ranije naznačen stav da “svi narodi žive u
Bosni”, kao i ono što je u Prvoj poslanici Timotejevoj naglašeno:
“(...) koji zabranjuju ženidbu i (naređuju) uzdržavanje od jela koja
Bog stvori da ih vjernici - oni što potpuno upoznaše istinu -
uzimaju sa zahvalnošću”.46

41 Franjo Rački, 1869, 113.
42 Franjo Rački, 1869, 113.
43 Tit, 1, 5.
44 Franjo Rački, 1869, 118.
45 Franjo Rački, 1869, 118.
46 Franjo Rački, 1869, 119.



52

U Dijalogu između rimskog kršćanina i bosanskog patarena,
pod rednim brojem 10, piše: “Crkva ili križevi, ili slika ne smije se
štovati, kao što činite vi. Nama se čini da vi (katolici) po primjeru
pogana gradite tvarne crkve.”47 U nešto ranijem poglavlju, broj
sedam, piše: “Bog pravi nije stvorio ono što će biti uništeno, a
vidljive stvari će biti uništene, radi toga nisu stvorene od Boga
nego od đavola.”48 Ili: “Đavo je bez počela i stvoritelj svega
vidljivog.”

Među zanimljivostima ovog dokumenta, pored dijelova
historijske i teološke naravi, ima i riječi o praktičnim iskustvima,
koja radikalno problematiziraju aktivnosti bosanskih patarena. Na
direktno pitanje rimskog kršćanina: “Opirete li se onome ko zlo
čini ili dopuštate da se zlo čini?“, bosanski pataren odgovara,
suprotno od preovladavajućeg mišljenja u dijelu historijske
literature: “Opiremo se!”, što bitno mijenja sliku heretičke Bosne iz
sredine XIII vijeka.

Izvrgava se ruglu i tumačenje bosanskog patarena u vezi s
jednim mjestom iz poslanice Timoteju: “A svi koji pobožno hoće
da žive u Kristu Isusu, biće gonjeni.” Rimski kršćanin ga ironično
pita: kada nekog grješnika progone, da li smatraju za sebe da su od
ploti, a onaj da je rođen od Duha Svetoga i da se zbog toga može
nazvati krštenim. Bosanski pataren odgovara: “Ne gonimo
pravednog već grješnog zbog njegove krivice.”49 To je, ustvari,
aluzija bosanskog patarena na poslanicu Galatima, gdje se
suprotstavljaju rođen po tijelu i rođen po duhu: “No kako onda
onaj što se rodi po tijelu gonjaše duhovnog tako i sada.”50

Bosanski pataren je jedno mjesto iz Poslanice Efešanima
(“Jer naš rat nije s krvlju i s tijelom, nego s poglavarima i vlastima,
i s upraviteljima tame ovog svijeta, a duhovima pakosti ispod
neba”51), koje se moglo tumačiti i kao borba protiv svjetovnih
vlasti, tumačio kao da se odnosi na borbu između duha i ploti, za
što će ga rimski kršćanin ispraviti, objašnjavajući da to znači: borba
ne za odbranu tjelesnih stvari, već za odbranu duhovnih.52 Ipak,
identificirani historijski izvori u srednjovjekovnoj Bosni nisu u
mogućnosti potvrditi suprotstavljanje bosanskih patarena

47 Franjo Rački, 1869, 120.
48 Franjo Rački, 1869, 120.
49 Galatima, 4, 22-23, 29, 30-31.
50 Franjo Rački, 1869, 119.
51 Efescima, 6, 12.
52 Franjo Rački, 1869, 118.



53

svjetovnim vlastima, osim u vezi s pitanjem osude prava mača
(“iustitio senguinis”) svjetovnih gospodara, te u odbacivanju
duhovnih i tjelesnih kazni, odnosno propovijedanju da niko ne
može biti pogubljen ili ekskomuniciran.

Prema podacima iz Dijaloga između rimskog kršćanina i
bosanskog patarena, moguće je barem donekle prodrijeti u
tajanstvo vjerskog učenja i života bosanskih bogomila, prije svih
prijezira i odbacivanja bogatstva, ukrasa, materijalnih vrijednosti,
te se ovo s pravom smatra bitnim priručnikom za znanje o
vjeroučenju heretika. Tvrdnje tipa: “I mi lomimo hljeb drugima”53

ključne su za razumijevanje dualističkog izražavanja blagosivljenja
i blagovanja “hljeba molitve”. Isto tako, u šestom poglavlju se
kaže: “Riječi su Kristove istinite, ali ne da bi kruh mogao biti tijelo
Kristovo niti vino voda.”

Podaci koji su prinuđeni u Dijalogu uvjerljivi su u tumačenju
eshatologije, kosmologije i doketizma heretike. Primjer tome su
slijedeći navodi: 19. Krist nije sin Božiji, jednak Ocu; 21. Krist nije
sin blažene djevice Marije; 22. Blažena djevica Marija nije bila
žena, nego anđeo; 23. Krist nije jeo ni pio tjelesno; 25. Krist nije
bio utjelovljen; 26. Krist nije trpio tjelesno; 27. Krist nije umro
tjelesno; 28. Krist nije uskrsnuo od mrtvih.54

U osmom poglavlju bosanski pataren kazuje: “Naše duše su
anđeli, koji su pali s neba, kamo će se opet povratiti”55, a nešto
prije toga: “Tjelesna ženidba je osuđena ili je treba osuditi”.56

Zanimljiv je, takođe, i stav iz petog poglavlja, u kojem se kaže:
“Osuđen je svaki onaj koji jede meso ili što proizilazi iz tijela ili
jaje ili krvno”. Postoji i blagi naglasak da su bosanski patareni već
u to vrijeme (sredina XIII vijeka) pokazali stanovito skretanje od
umjerenog prema strogom dvopočelništvu, kroz tvrdnju: “Bog
istiniti nije stvorio što će biti uništeno; vidljive pak stvari bit će
uništene, zbog toga nijesu od Boga nego od đavola stvorene.”57

Treba napomenuti da se, po mnogim manifestacijama,
Dijalog između rimskog kršćanina i bosanskog patarena iz sredine
XIII vijeka smatra važnim i ključnim dokumentom kroz koji se
identificiraju spoljne i unutrašnje manifestacije bosanske hereze.

53 Franjo Rački, 1869, 118.
54 Franjo Rački, 1869, 118.
55 Franjo Rački, 1869, 125.
56 Franjo Rački, 1869, 125.
57 Franjo Rački, 1869, 126.



54

Ne radi se samo o dokumentu manifestacije, nego i o ključnoj
potvrdi samosvjesne vjerske pojave, koja posjeduje svoj osoben
sud, koji je historijski i teološki relevantan i potvrđen.

Bogomilsko odbacivanje svakidašnjeg života toliko je daleko
od bilo koga poznatog standardnog shvatanja vjerskih, obrednih i
kultnih manifestacija u srednjem vijeku, te njihovo pristajanje na
dijalog obavezuje da se to treba i može tumačiti kao zaseban,
jedinstven i neponovljiv pogled na svijet, vjeru i tumačenje
spasenja, te to se smatra, istovremeno, i jedinstvenom simboličkom
formulom kojom se nastoji prebroditi kriza svijeta u jednom
konkretnom historijskom periodu.

Sklonost prema alegoriji, aluziji i ironiji, kao i
manifestacijama koje se mogu prepoznavati i kao pojave
kriptobogomilske i kriptokatoličke svijesti i naslaga, mogu se
identificirati i u nizu antiheretičkih i kontroverzističkih tekstova,
što se ovom prigodom i pokušalo.

ZAKLJUČAK

Historija srednjovjekovne Bosne, u skoro vijek i po sintetičke
obrade, uglavnom, ako ne i uvijek, odnos među vjerama i
religijama (katoličkom, bogomilskom i pravoslavnom) komentirala
je i tumačila antagonizmom, na što su, uglavnom, ukazivali
identificirani historijski izvori. Potvrda ovom su činjenice da su se
vodili križarski ratovi, instalirali inkvizicijski sudovi, insistiralo se
na prijelazu, prisilnom ili dobrovoljnom, iz vjere u vjeru, čime je
cijelo srednjovjekovno društvo postavljeno u situaciju stalne
provjere pravovjernosti.

Ipak, valja upozoriti da ono što je odredilo stil, način i metod
proučavnja i tumačenja historije srednjovjekovne Bosne, s jedne
strane, jeste osobenost historijske građe, ali, s druge strane, i
dominirajuća i osobena nacionalno-politička pozadina.

U radu Vjerske rasprave u srednjovjekovnoj Bosni (do
sredine XIII vijeka) nastojalo se ukazati i na postojanje historijskih
izvora koji upućuju na, može se kazati, neantagonistički tip
djelovanja, profiliran i određen ukupnom društveno-političkom,
teološko-filozofskom, te vjersko-pragmatičkom akcijom, čime
srednjovjekovna Bosna iskazuje svoj osobeni lik i tip. Riječ je o
svojevrsnom dijalogu među vjerama, posebno bogomilskom i
katoličkom, što se, ovom prigodom, ukazuje na primjeru XIII
vijeka, u rasponu od Bilinopoljske izjave iz 1203. do Disputio inter



55

Christianum Romanum et patarenum Bosnensem te Summa
Raynerii Sacchonii i Aleksandra iz Aleksandrije (1270. godine).

Uz ovo, evidentirani su napori Ioannesa de Casamare,
biskupa Johanesa Wildenhuzena, biskupa Ponze, Pavla Dalmatinca,
Mihajla Dubrovčanina etc., što postavljenoj hipotezi daje dovoljnu
težinu.

IZVORI

− Biblija, Stari i Novi zavjet, Izd. “Stvarnost”, Zagreb, 1968, str.
934-368.

− Salih Jalimam, Izvori za historiju srednjovjekovne bosanske
države, Izd. Historijski arhiv, Tuzla, 1997, str. 144.

− Franjo Rački, Prilozi za povijest bosanskih patarena, Izd.
STARINE JAZU, knj. I, Zagreb, 1869, str. 92-140.

LITERATURA

− Walter Beltz, Biblijska mitologija. Bog i bogovi, Zagreb, 1984.
− Brenda Bolton, Lo spiritio di firoma nel Medioevo, Napoli,
1988.

− Maurice Borrmans, Smjernice za dijalog između kršćanina i
muslimana, Zagreb, 1984.

− Georges Duby, L’Europa nel medioeva, Roma, 1987.
− Augustin Franzen, Pregled povijesti Crkve, Zagreb, 1983.
− Jacques Le Goff, Il meraviglioso e il Quotidiano nell’occidente
mediovale, Roma, 1988.

− Jacques Le Goff, Za jedan drugi srednji vek. Vreme, rad i
kultura zapada, Novi Sad, 1997, 346.

− Jacques le Goff, Zelenaš i čistilište, Quorum - Peto razdoblje,
Zbirka tekstova, III, 5, Zagreb, 1987.

− Salih Jalimam, Dominikanci i antiheretički priručnici,
Bibliotekarstvo, XXXIII, Sarajevo, 1988, 56-62.

− Salih Jalimam, Djelatnost dominikanaca u srednjovjekovnoj
Bosni, Tuzla, 1997, str. 197.

− Salih Jalimam, Historija bosanskih bogomila, Tuzla, 1999, str.
315.

− Salih Jalimam, Zapadnoevropski heretici i bosanski bogomili,
Sarajevo, 1998, str. 76.

− Dr. O. Dominik Mandić, Bogomilska crkva bosanskih krstjana,
Chicago, 1962, str. 508.



56

− Franjo Šanjek, Bosansko-humski (hercegovački) krstjani i
katarsko-dualistički pokret u srednjem vijeku, Zagreb, 1975,
str. 216.

− Franjo Šanjek, Crkva i kršćanstvo u Hrvata. Srednji vijek,
Knjiga I, Zagreb, 1993.

Summary

The history of Bosnia in the Middle Ages, in almost a century
and a half of its synthetic analysis, has commented on and
interpreted a relation between religion (Catholic, Bogomilian and
Orthodox) which has been, mainly, if not always, in terms of
antagonism supported primarily by identified historical sources.
This was supported by such facts as the crusades, installation of
inquisition courts, insistence on the change of one’s religion either
forcibly of voluntary, which placed the entire society of the Middle
Ages into a situation where “orthodoxy” was continually tested.
However, it is worth warning that the style, manner an method of
studying and interpreting history of Bosnia in the Middle Ages was
made possible by means of a particular quality of historical
structure on the hand, and a dominating and particular national and
political background on the other.

That is why there is an attempt to point to an existence of
historical sources leading to, one may say, a non/antagonistic type
of action profiled and defined by comprehensive political social,
theological, philosophical, religious and pragmatic action whereby
Bosnia of the Middle Ages discovers its particular picture and type.
It is a kind of dialogue amongst religions and specifically between
Catholic and Bogomilian, shown in an example from the XIII
century in the period between Confessio “Christianorum
Bosnensium” anno 1203 to Disputio inter Christianum Romanum
et patarenum Bosnensem te Summa Raynerii Sacchonii and
Alexander from Alexandria 1270.

Along with these, we find written down for record the efforts
of Cardinal Joannes de Casamaria, Bishop Johanes Wildeshauzen,
Ponza, Pavao the Dalmatian and Michael of Dubrovnik, which
gives a sufficient variability to the hypotheses.


