Prof. dr. sc. Zeljko Skuljevi¢

SEKULARNO VJEROVANJE I(LI) VJERSKA SEKULARNOST

Neki paradoksi odnosa vjerskog i sekularnog
Medureligijski dijalozi

Nista se vrijedno u drugim religijama ne treba negirati,
ali i nista bezvrijedno nekriticki pihvatiti.
(Hans Kiing: O dijalogu)

Participacija religije u povijesti je bila i povijesna
(zlo)upotreba religije u svjetovne svrhe
(Esad Cimié: Vjeronauka — pro et contra)

... u stvarima koje se primarno ne ticu drugih
pozeljno je da se afirmira individualnost.
(J.S. Mill: On liberty)

Sazetak

Moderna pluralna drustva sa sobom (do)nose najmanje dvije
paradoksalnosti  svoje multireligioznosti, multikulturalnosti. U tzv.
~trecem pluralizacijskom pomaku®, koji se moZe nazvati i pluralizam
religija, proizvedena je i neka vrst uznemirenosti u zemljama zapadne
Evrope. Naime, to je posebno uzdrmalo dotadasnji konfesionalni i
sekularno-humanisticki ~ status quo, ali i proizvelo ,,mentalno
zazidavanje na obje strane, odbijanje dijaloga, samogetoiziranje,
kulturni otpor®. Drugu paradoksalnost polucuje nuznost koegzistiranja
religija u postsocijalistickim  drustvima kakvo je, primjerice,
bosanskohercegovacko.

11



I sama naslov(ika), s onu stranu samozaljubive razumljenosti,
sadrzi najmanje tri nejasnoc¢e o kojima treba nesto (pro)govoriti. To
je vjersko (s njim u vezi, ali 1 razliCito, religijsko), sekularno i
multireligiozno, multikonfesionalno, odnosno, u najopstijem,
multikulturalno drustvo. Sem lapidarnih tvrdnji tipa da je
multikulturalizam velicanje kulturnog pluralizma iz razloga Sto je
drustvo sazdano od razli¢itih etnickih i kulturnih grupa, zatim da je
ono fenomen modernosti par excellance, ostaju i neke nedoumice.
One se ticu njegove osnove koja, iako se o multikulturalizmu
govori kao o bitnom segmentu procesa globalizacije, jo§ uvijek
po¢iva na nacionalnoj drzavi (nation — state) 1 veinskoj ili
dominantnoj naciji u njoj. Zatim, tu su manjine (npr., Crnci,
Juznoamerikanci i Indijanci u SAD), etnicke grupe (imigranti u
Velikoj Britaniji: Afrikanci ili Indijci, zatim Arapi, najceSce iz
sjevernoafrickih zemalja, iz Magreba, u Francuskoj 1 td.), te
and lesbian pokret, hendikepirani...)."

Sekularizam  resp.  sekularizacija  prvenstveno  znaci
posvjetovljenje. Socioloski, ona ima bar tri dimenzije: a)
napustanje vjerske zajednice, ali ne 1 religije; b) disolucioni procesi
u svijesti teista, i ¢) napustanje religije. Sekularizam je, isto tako,
“filozofski sistem socijalne etike prema kome se cjelokupni javni
zivot i odnosi medu ljudima izraduju isklju¢ivo na svjetovnim
osnovama“ (E. Cimi¢). Moderne teologije su samo djelomiéno
prihvatile sekularizaciju kao demokratski proces.

Vjera, vjeroispovijest je okosnica svake religije. U teoloskoj
upotrebi ne znaéi samo ispovijedanje vjere, nego i tradicijom
prenesenu formulaciju sadrzaja vjere...” Pledirajuéi za uvodenje
predmeta Kultura religija, profesor Cimié¢ insistira na znanju
razlike izmedu religijske (vjerske) i religiozne (vjernicke) kulture.
Naime, u religijsku kulturu, odnosno u Kulturu religija, spada
znanje o fenomenu religijskog, koje se, dakako, moze znanstvenom
metodom proslijediti, odrediti i nauciti. To je, drugim rije¢ima,
znanje o sadrzajima u koje covjek ne mora da vjeruje, niti da ih u
vlastito ponasanje inkorporira. Za razliku od ovog, religiozna
kultura, $to je drugo ime za vjeronauku, podrazumijeva upravo

'K. Turza, O multikulturalizmu, Republika, br. 251, 2000, 14.

? Kant je vjeru stavio izmedu ,,mnijenja“ kao najnizeg stupnja izvjesnosti i
»zhanja“ kao najviSeg; time je ona samo ,subjektivno dostatna“, ali se
,,objektivno mora drzati za nedostatnu®.

12



vjerovanje, vrednovanje i ponasanje u suglasju s odredenim
religioznim opredjeljenjem. Ovo utoliko prije Sto religiozna kultura
nije samo tip misljenja, nego 1 nacin Zivljenja, ponasanja i
vrednovanja. Temelje¢i se na Bozijem autoritetu, ona se i Siri
posredstvom osebujnog iskustva i samosvjesnog svijedodenja.’

Iako multikulturalizam, dakako i1 multikonfesionalizam, u
sferi drzavne politike ima dva cilja - prvi je podrzavanje skladnih
odnosa izmedu razli¢itih etni¢kih grupa, narocito vecinskih i
manjinskih, te priznavanje prava razli¢itim druStvenim pokretima i
grupama u ¢ijim osnovama nema rasnih i(li) etnickih primjesa;
drugi cilj je definisanje odnosa izmedu drzave i nacionalnih
manjina, etni¢kih grupa i ostalih drustvenih pokreta/skupina - ta
formalna rjeSenja nisu i kraj multikulturalnih kontroverzi. Na
primjeru razvijenih zapadnih zemalja (SAD, Kanada, Australija,
Velika Britanija i td.), odgovori na ove i slicne zahtjeve su, prije
svega, politicke, pravne ili administrativne naravi. To, po misljenju
francuskog sociologa A. Semprinija, i nije istinska jednakost. Ona,
(po)najprije, podrazumijeva prosirenje javnog prostora na kojem bi
djelovala pravna i administrativna sredstva, a to ¢e re¢i da samo
donoSenje propisa jeste neophodan, ali ne i dovoljan uslov za
jednakost.*

Moderna pluralna drustva, dakle, sobom (do)nose najmanje
dvije paradoksalnosti svoje multireligioznosti, multikulturalnosti. U
tzv. ,treCem pluralizacijskom pomaku®, koji se moze nazvati i
pluralizmom religija, proizvedena je neka vrst wuznemirenosti u
zemljama zapadne Evrope. Naime, to je posebno uzdrmalo
dosadasnji konfesionalni i sekularno-humanisticki status quo, ali i
proizvelo ,,mentalno zazidavanje na obje strane, odbijanje dijaloga,
samogetoiziranje, kulturni otpor.’

I u maksimalistickom multikulturalnom modelu, kao tre¢em
modelu multikulturalizma u klasifikaciji A. Semprinija, pori¢e se
svaka moguénost postojanja jedne zajedniCke sfere. Njega
zastupaju i(li) podrzavaju one grupe kojima je stalo do odvajanja,
pobune, prije svega politicke autonomije (sfera gradanskog i

3 E. Cimi¢, Cemu predmet ,, Kultura religija*“?, Revija slobodne misli, Sarajevo,
2001, 78.

*A. Semprini, Multikulturalizam, (preuzeto iz: K. Turza, O multikulturalizmu,
14.)

> K. I. Kuchel, Na putu ka Abrahamskoj ekumeni Jevreja, Krsé¢ana i Muslimana,
Dijalog, 3-4, Sarajevo, 1999,

209-210 (prevela Lj. Petrovi¢-Ziemer).

13



individualna prava i slobode tu uopste nisu vazni). Takav model,
zapravo, obrée stvari i na prvo mjesto stavlja razlicite vrste
kolektivnih identiteta (rasni, etniCki, vjerski i td.), kao i zahtjeve za
njihovim priznavanjem. Krajnji rezultat takvih nastojanja (Balkan
je viSe nego paradigma toga) jeste uspostavljanje drustva od
mnostva monokulturalnih i svakih drugih entiteta, ¢ime se takvo
nastojanje/model realizuje kao supraparadoksija: tako pojmljene
razlicitosti 1 razlike bi, s obzirom na to da se drugojacijost ne bi
tolerisala, zapravo bile ukinute.’

Drugu paradoksalnost polucuje nuznost koegzistiranja religija
u  postsocijalistickim  drustvima  kakvo je, primjerice,
bosanskohercegovacko. U =zavisnosti od optike gledanja, tri
monoteisticke religije, judaizam, krséanstvo/hris¢anstvo 1 islam ,,su
duhovni most koji povezuje bozansko s ¢ovjecanskim prvenstveno,
a tek zatim ljude medusobno® (globalno-univerzalisticko gledanje).
Medutim, gledano konkretno-(h)istorijski, ,,ove religije su vrlo
Cesto bile mac¢ usmjeren protiv drugih religija, kasnije s religijom
povezanih drzava ili ideologija.” Sem drugih razloga, fra Marko
Orsoli¢ apostrofira drustveni fakticitet koji, po njemu, religiju
neprestano instrumentalizira za svoje ciljeve, obecavajuc¢i joj i
dajuci izvjesne koncesije:

»Kad god je religija bila apriorni legitimator suvremene
vlasti, ili kad god nije vjerska zajednica bila odvojena od religije,
teologija od ideologije odnosno vjera od dnevne politike, religije i
njene institucije bi se lako pretvarale u mac, gubeci i autenti¢nu
sadrzinu mosta.“®

Ako prihvatimo, probabilisticki, da postoji kakva-takva
snosljivost izmedu razli¢itih manifestacija religioznosti, vjera i sl.,
onda to one, ili oni, po pravilu, nisu prema onima koji ne vjeruju.
Cak i pazljivije Citanje sada ve¢ etabliranih Lockeovih Pisama o
toleranciji (Letters on Tolerantion) iz 1689. godine otkriva da
tolerancija i jest i nije, da se njena (ne)skrivena narav manifestuje
ambivalentno.’

® O multikulturalizmu, 15-16.

7 M. Or3oli¢, Religija — mac¢ ili most, Dijalog 1, Sarajevo, 1997, 90-91. Ovo je
jedan od priloga Cetvrte sarajevske nedjelje interreligijskog dijaloga, odrzanog 4.
i 5. jula 1996., u organizaciji Internacionalnog, multireligijskog i interkulturnog
centra ZAJEDNO u saradnji sa Centrom za filozofska istrazivanja ANUBIH.

$ Ibid, 92.

? Reflektujuéi o filozofskim osnovama tolerancije, Gajo Petrovié¢ u Kritici Ciste
tolerancije kaze da je njena bit ,,u dopustanju ili trpljenju takvog postupka ili

14



Naprimjer, na jednom mjestu u svojoj raspravi Locke kaze da
je ,tolerancija prema onima koji se od drugih razlikuju u
religioznim pitanjima“. Ili, nesSto dalje, kada podsjeca na duznost
miroljubivosti slusaoca, kaze da treba imati ,,dobre volje prema
svim ljudima®. Medutim, u istom pismu, njegovo pozivanje na
opsStu tolerantnost prelazi u svoju suprotnost, ili, bolje receno, u
negaciju svoje tolerantne biti. Pravo na toleranciju, po Lockeu, ne
mogu imati nereligiozni, sude¢i da oni ,,svojim ateizmom podrivaju
i uni$tavaju svaku religiju®."

Ovakve 1 slicne tvrdnje ne stoje, iz najmanje tri razloga. Prvo,
insistiranje na bespogovornom vjerovanju (ili nevjerovanju,
svejedno) kao jedinom svjetonazoru po sebi je netolerancija; drugo,
oni koji ne vjeruju (a-teisti) nisu protiv onih koji vjeruju (feisti),
niti protiv onoga u Sta vjeruju, Sto karakteriSe antiteisticki, a ne a-
teisticki stav; i, trece, duh religioznosti iz kojeg govori Locke, po
slu¢aju, Francois-Marie Aruetova, alias Voltaireova trpeljivost
dosljednija je 1 sveobuhvatnija, kako stoji u Dictionnaire
Philosophique: ,,Ali jo$ je jasnije da treba medusobno da se
podnosimo, jer smo svi slabi, nedosljedni, podlozni promjenama,
greskama. Hoce li prut, kojeg vetar povije u snopu, rec¢i prutu do
sebe, povijenom u drugu stranu: Povijaj se kao ja, bednice, jer cu
podneti zahtev da te istrgnu i spale.”"

U liberalnom modelu multikulturalizma, za koji se zalaze
Will Kymlika, jedan od najznacajnijih politickih filozofa novije
generacije, postoje tri klju¢na elementa u vezi s pitanjem religije.
Prvo: moraju postojati jasne 1 C¢vrste ustavne granice za
individualnu slobodu vjere. Drugo: crkva (ili neka druga vjerska
zajednica) i drzava moraju biti odvojene, odnosno ,,drzava ne smije
biti videna kao da pripada odredanoj religioznoj grupi®. I, trece:

misljenja uprkos tome §to se s njim ne slazemo (potc. Z.S.) ili §to nam se on
svida.” Iz toga, nuznim nac¢inom, proizilazi logi¢ka i svaka druga nemoguénost
apsolutne tolerancije. ,Jer kakav bi trebao da bude stav tolerancije prema
netolerantnosti®, pita se autor? Ako bi se apsolutna tolerancija odnosila
tolerantno i prema netolerantnosti, samim tim bi naporedo s tolerantno$¢u bila
dopustena i netolerantnost. U. E. Bajtal, Za (i) protiv tolerancije (Zbornik), Nasi
dani, Sarajevo, 153 — 178.

"% Ibid, 65

"' Voltaire, Filozofski recnik (Trpeljivost), Matica Srpska, Novi Sad, 1973., 384-
390.

15



mora postojati ujednacenost u tretmanu religioznih grupa i
obezbjedivanju uslova za religiozno prakticiranje.'”

U drustvu karakteriziranom neslaganjem religioznih doktrina,
kaze se dalje, svi se trebaju sloziti da se drzavna mo¢ mora
prakticirati u skladu sa javnim razlogom, koji mogu razumjeti i
podrzati svi, a ne na osnovu razloga privatne vjere.

P. S. POHVALA DIJALOGU

Pod dijalogom razumijem, shodno izvornom znacenju
starogrCke rijeCi dia-legein, razgovor u kojem dva ili vise
sagovornika kazu S§ta namjeravaju uciniti. DijaloSku situaciju u
savremenom svijetu, piSe Tomo Vere§S u Filozofsko-teoloskom
dijalogu, ,,ne karakterizira samo to da sugovornici imaju razlicita i
opre¢na misljenja, ve¢ prije svega to da ni jedan sugovornik ne
moze znati sve ono $to zna njegov partner. Stoga je dijalog danas
povijesno neizbjezan imperativ.

Da bi dijalog uspio, on se ne smije shvatiti kao takmicenje,
nadmetanje, nogometna utakmica, borba u areni, ili kao pokusaj
obrac¢anja ,bilo koga na pravu vjeru ili pravu filozofiju®.
»Atmosfera mora biti takva da se u njoj razgovor moze normalno
odvijati, da razgovaranje moze posti¢i svoju svrhu i cilj. Bilo kakvo
unoSenje navijackih strasti u smislu aplauza ili glasnog
negodovanja moze odgovarati sportskoj utakmici ili politiCkom
mitingu. Gdje se vice ne moZe se misliti, a gdje se ne moze misliti
nema smisla ni biti.“ (Z. Falout)

RAZGOVOR RELIGIJA

Ostavljajuéi po strani primjere religioznog nerazumijevanja,
podsjecamo na neke pokuSaje 1 knjige koje zasluzuju prefiks
dijaloske, sporazumijevajuce. Njemacki filozof Karl Jaspers je
jednom prilikom zapisao: ,Jedinstvo vjere koje ne postoji kao
op¢epoznato, jest zamislivo kao ideja u meduljudskim
komuniciranjima. NaSa povijesno utemeljena raznolikost
ukorijenjena je u onom zajedniCkom temelju, iz kojeg svi
potje¢emo. Ovdje se nalazi 1 onaj povijesni temelj koji nas
povezuje u proslosti, a sada u raznolikosti usmjerava jedne preme
drugima.*“ Nove priloge dijalogu izmedu kr§¢ana i muslimana daje

2 W. Kymlicka (Intervju), 59-60, Odjek, 1-2, Sarajevo, 2002 (razgovarali E.
Becirevi¢ i A. Mujkic).

16



knjiga dr. fra Luke Markovi¢a Polemika ili dijalog s islamom,
obznanjena u Livnu, knjizica ,,Pravda i mir*. Namjerno zabacujuéi
Siru elaboraciju zagovaraa tzv. ,nedijaloske orijentacije*
(naprimjer, evangelisticki teolog i1 povjesnicar Marijus Baar, s
jedne strane, i, s druge, Hazart Mirza Ahmed, kao utemeljitelj
»~Ahmadyya“ pokreta), fra Luka Markovi¢ isti¢e onu dijaloSku.

PiSe da je Katolicka crkva poslije II vatikanskog koncila
napravila radikalan zaokret u smislu dijalogiziranja s nekadasnjim
religijama: ,,Svi narodi sa¢injavaju jednu jedinstvenu zajednicu, i
svi potjeu iz istog izvora, buduci da je Bog stvorio ¢itav ljudski
rod i nastanio ga na cijeloj kugli zemaljskoj... ljudi ocekuju od
razli¢itih religija odgovor na nerijeSena pitanja ljudskog Zivota...*
(Deklaracija o odnosu Crkve prema nekrS¢anskim religijama
,Nostra aetate®, br. 1.)

Uzme li se u obzir povijest stavova kr§¢anstva prema islamu,
koji, po fra Markovicu, nisu bili afirmativni i dijaloski, pozitivno ¢e
iznenaditi dio teksta iz Deklaracije:

,»S postovanjem gleda Crkva 1 na muslimane, koji se mole
jednom, zivom, milosrdnom i svemoguc¢em Bogu, Stvoritelju neba
1 zemlje, koji se objavio ljudima.* (,,Nostra aetate®, br. 3.)

Poznati islamski novinar Muhamed S. Abdullah, koji radi na
zblizavanju islamske i zapadno-kr§¢anske civilizacije, upravo u
ovoj Deklaraciji vidi ,,veliku priliku za pozitivni dijalog izmedu
kr§¢ana i muslimana®.

Slicno misljenje zastupa i1 poznati orijentalist Youakim
Moubarak kad tvrdi kako .,II vatikanski koncil ne samo da otvara
moucnost za dijalog, nego time sli¢no utjeCe na strujanja unutar
novije katolicke islamologije®.

Bez obzira na davnasnje i sadas$nje nesporazume, zivjeli su i
zive 1 oni koji razmiSljaju u duhu spremnosti na razgovor i
sporazumijevanje. Koliko god to surova svakidaSnjica ovdje i sada
pokusava opovrgnuti, ekumenisti¢ki'® nazor i spremnost na dijalog
nemaju alternativu.

Hocu da vjerujem da su se ljudi na ovoj planeti skupili da bi
bili u€esnici u jednom velikom dijalogu.

¥ Ekumena“ se zbog toga danas danas nikako ne smije suziti, gledano

ekleziocentri¢no: ekumena se ne smije ograniciti na zajednicu crkava; ona mora
ukljuditi zajednicu velikih religija, ako se pod ekumenom — prema izvornom
znacenju rijeci — razumije sveukupni ,,nastanjeni svijet™.

Hans Kiing/ Josef van Ess, KRSCANSTVO I SVJETSKE RELIGIJE (ISLAM),
Svjetlo rijeci, Livno, 1995, 8.

17



LITERATURA

l.

2.

Bajtal, U. E.: Za (i) protiv tolerancije, Zbornik, Nasi dani,
Sarajevo, 153-178.

Cimié, E.: Cemu predmet ,, Kultura religija*?, Revija
slobodne misli, Sarajevo, 2001.

Kuchel, K. J.: Na putu ka Abrahamskoj ekumeni Jevreja,
Krséana i Muslimana, Dijalog, 3-4, Sarajevo, 1999.
Kiing, Hans / van Ess, Josef: ,, Krscanstvo i svjetske
religije* (islam), Svjetlo rijeci, Livno, 1995.

Kymlicka, W.: (Intervju), 59-60, Odjek, 1-2, Sarajevo, 2002
(razgovarali E. Becirevi¢ 1 A. Mujkic)

Orsoli¢, M.: Religija — mac ili most, Dijalog, 1, Sarajevo,
1997.

Semprini, A.: Multikulturalizam (preuzeto iz K. Turza, O
multikulturalizmu, 14)

Turza, K.: O multikulturalizmu, Republika, br. 251, 2000.
Voltaire, Filozofski recnik (Trpeljivost), Matica Srpska,
Novi Sad, 1973.

SECULAR BELIEF AND/OR RELIGIOUS SECULARISM

Some paradoxes of the relation between
the religious and the secular

Summary

Modern plural societies bring vith at least two paradoxes,

both of which relate to their multi-religiousness, multiculturalism.
The so-called ,,third pluralisation shift, which can also be referred
to as the pluralism of religions, has produced some kind of
unessiness in teh countries of the Western Europe. In other words,
it has prticularly disturbed the up-to-then denominational and
secular-humanistic status quo, and has also resulted in a ,,mental
building of walls by both sides a refusal of dialogue, self-
ghettoisation, cultural resistence®. The necessity of the coexistence
of religions in post-socialist societies — such as, for example, that of
Bosnia and Herzegovina — introduces the second paradox.

18



