Filozofija, kutura, umjetnost

Zeljko Skuljevi¢
KIRENSKA EPISTEMOLOGIJA

Sazetak

Postoji malo dokaza koji bi odredili pravu prirodu veze izmedu
epistemologije Kirenske skole i Protagorinog relativizma. I u antickim i u
modernim diskusijama, videnja ove veze su, dobrim dijelom, disperzna.
Smatrajuci da su Ciceron i Euzebije, odnosno Aristoklo, preuvelicali
razliku, Zeller dozvoljava da su, u afirmisanju subjektivnosti svih nasih
utisaka, njihova ucenja identicna. I George Grote smatra da je njegovo
ucenje u osnovi jednako Protagorinom «covjek je mjera svih stvari...».
Pozivajuci se na tradiciju, Guthrie smatra da su Aristip i kirenjani bili
epistemoloski vise skepticni od Protagore (Sto ¢e reci da su mislili da se
Cak i manje moze znati), ali su ontoloski bili manje skepticni, po tome $to
oni ne bi s njim isli do kraja u poricanju postojanja stvarnosti izvan nas
samih. U svakom slucaju, danas je najcesce prihvaceno Mannebachovo
glediste prema kojem «niti je dokazano niti je, cak, vjerovatno» da su
kirenjani slijedili Protagoru.

Kljucne rijeci: kirenjani, epistemologija, pathe, kompsoteroi
* sk ok

lako je veza izmedu -epistemologije Kirenske Skole i
protagorejskog relativizma, kako u antickim tako i u modernim
vremenima, «c¢esto» propitivana, postoji malo dokaza koji bi
odredili pravu prirodu ove veze. Ako samo o osjecajima mozemo
biti sigurni (Euseb. Fr. 211 A i B, 212), onda se, takoder, Aristipu
moze pripisati skepticna teorija znanja, a Sto se dobro slaZe sa
etikom neposrednog senzualnog uzitka. Napominjuc¢i da Kirenska
Skola vuce porijeklo iz Sokratovog ucenja, Sext Empirik je ovako
objasnjava: mi bez mogucnosti greske shvatamo svoja osjecanja,
raspoloZenja ili osjete, ali ne mozemo niSta znati o njihovim
uzrocima. Mozemo tvrditi da posjedujemo osjet slatkoce ili bjeline,
ali ne da je taj osjet proizveden predmetom koji je sladak ili bijel.
Raspolozenje koje postoji u nama ne otkriva nam nista viSe nego
samo sebe (Math. 7, 190 i dalje, fr. 217). Osim halucinacija, Sext,
kao i Plutarh (4dv.Col. 1120 b i dalje, fr. 218), navode kao dokaz
patoloska stanja u kojima med moze proizvesti osjet gorcine ili se,

281



pak, oboljelom oku sve moZe &initi obojeno crvenim.' I Euzebije je
govorio o onima koji su slijedili Aristipa, govore¢i da samo osjecaji
daju sigurnost i, nadalje, sljedbenicima Metrodora 1 Protagore koji
kaze da se ne smije vjerovati ni¢emu osim tjelesnim osjetima (fr.
211 A). S druge strane, imamo Ciceronovu pokusajnost razlikovanja
ovih dviju epistemologija: Protagorina prosudba je jedna stvar, da je
ono §to se svakom cCovjeku ¢ini za njega istina, a druga od
Kirenjana, koji misle da se o ni¢em ne moze suditi osim unutarnjim
pokretima (Ac.pr. 2, 142, fr. 213 A). U mjeri u kojoj se mozemo
osloniti na tradiciju, kaze Guthrie, razlika dostize do tog da su
Aristip i kirenjani bili epistemoloSki vise skepticni od Protagore.
Mislili su da se, ¢ak, i manje moZe znati, ali su ontoloski bili manje
skepti¢ni, po tome $to oni ne bi s njim (Protagorom, op.) isli do
kraja u poricanju postojanja stvarnosti izvan nas samih.

Bez obzira na oskudnost podataka, Hegel u Vorlesungen iiber
die Geschichte der Philosophie zna da Protagora nije samo ucitel]
koji poucava druge, kao $to su to bili drugi sofisti i eristicari. On je
za njega jedan dubok, temeljan mislilac, filozof koji je razmisljao «o
sasvim opstim osnovnim odredbamay». Ona Protagorina izjava, na
pocetku Rusilackih govora, da je covjek mjera svih stvari: onih koje
jesu da jesu, a onih koje nisu da nisu (Plat. Theaet. 152 a; Diels, fr.
1), izazvala je kod potonjih buru polemika, koje traju i dan-danas;
naime, razumijevanje 1 interpretiranje tog stava kre¢e se od
odobravanja, do potpunog odbacivanja.” Cime je odredeno ovakvo
Protagorino gnoseolosko antropologiziranje i u ¢emu je njegova
odsudnost 1 poticajnost? Uticaji atomistickog ucenja o
subjektivnosti ¢ulnih osje¢anja kao i Heraklitovog neprekinutog
kretanja viSe su nego evidentni. Kako postoje dvije vrste kretanja,
aktivno — objekta i pasivno — subjekta koji opaza, tek iz njihovog
susreta proizilazi sam ¢in opazanja stvari. Nista ne postoji nezavisno

' W.K.C. Guthrie Povijest grcke filozofije, 477. Raspolozenja ili osjeti su,
takoder, opisani (od Cicerona, vidi fr. 213 A) kao «unutarnji pokreti» ili smetnje,
permotiones intimae.

> Ibid, 478.

3 Taj stav, izreen parmenidovskim jezikom, uperen je protiv dotadainje
kozmologije i znaci: pravo i dotad neprestano trazeno bice nije neka supstancija
prirode, nego sam Covjek. Kad se mijenjaju stvari, iskustva, pa i vlastiti osjecaji,
ostaje samo Covjek, a otuda su i stvari, ustvari, samo onakve kakve mu se, s
vremena na vrijeme, trenutaéno pojavljuju. Svaki akt naseg saznanja
pretpostavlja ¢ovjeka u kome se taj akt vrsi i svaka stvar koja se saznaje, saznaje
se samo u odnosu na ¢ovjeka (/HE, 181).

282



Filozofija, kutura, umjetnost

od nasSe svijesti, per se, nego uvijek 1 samo u odnosu prema svijesti
koja to opaza. Ili, «svaki objekat jeste objekat izvesnog subjekta i
svaki subjekat percipijent izvesnog objekta. Prema tome, ocevidno
je da stvari postoje samo relativno, pros ti, samo u odnosu prema
subjektu koji opaza.»’

Ta posvemasnja subjektivnost Protagorina stava za Hegela je
jedna «znacajna rijec», ali ona, u isto vrijeme, ima dva znacenja:

a) moze da bude svaki covjek prema svojoj narocitoj
osobenosti, tj. slu¢ajan covjek i(l1)

b) apsolutna mjera jeste samosvjesni Covjekov um, «Covek
prema  svojoj umnoj prirodi 1 svojoj  opstoj
supstancijalnosti».

Ako se taj stav uzme u onom prvom znacenju, kako kaze
Hegel, dolazimo do tzv. «rdavog smisla sofistike» koji je, inace,
(pre)dominantan u povijesti filozofije. U tom slucaju, sofistima se
mora uciniti zamjerka iz razloga Sto su za kriterij uzeli ¢ovjeka
prema njegovim slucajnim svrhama, «S$to oni jos nisu uvideli razliku
izmedu subjektivnog interesa prema njegovoj osobenosti 1 njegovog
interesa prema njegovoj supstancijalnoj umnosti».® Ako za
Protagorinog ¢ovjeka, koji je mjera stvari, hegelijanska umnost nije
jedina zbiljnost, onda njegovo Covjecije bivanje i ljudska mjera nisu
liSeni te iste umnosti. On je 1 osjetilan, iskustven Covjek, $to je tako
ingeniozno shvatio Kant u Kritici cistog uma, od koje, nuzno,
(za)pocinje svako spoznavanje. Ovaj isti stav javlja se kod Sokrata i
Platona, kaze Hegel, ali u Sirem znacenju: kod njih je covjek mjera
po tome §to misli, $to daje sebi neku opstu sadrzinu.”

Ne vide svi u Protagorinoj teoriji saznanja prost gnoseoloski
subjektivizam ili, naprosto, ekstremni individualizam. Za Victora
Brocharda u njoj je izlozen «objektivni ili realisti¢ki relativizamy,®
dok Lass u tome vidi «subjekt-objektivizam ili korelativizam» koje

* Ibid, 182.

> Hegel Istorija filozofije, 29.

% Ne kaze Hegel slu¢ajno «ako se taj stav uzme u onom prvom znadenju...»,
¢ime, onda, u prvi plan izbija sofisticka rdavost i nedovoljnost. On nigdje u
Vorlesungen..., eksplicitno, ne kaze da je to Protagorina «gnoseoloska» pozicija
u smislu da Protagora pod tim razumije slu¢ajnog ¢ovjeka. Da je tome tako, onda
Hegel ne bi, uopce, razmatrao sofisticku moguénost covjeka kao «supstancijalne
umnosti».

7 Ibid, 100 — 101.

V. Brochard Etudes de philosphie ancienne et de philosophie moderne, Paris,
1912, 23 - 33.

283



je on uzeo kao osnovu svoga gnoseoloskog korelativizma 1
filozofskog pozitivizma.” Kao da i Protagorina tvrdnja da imaju dva
govora o svakoj stvari, a jedan je drugom suprotan (D.L. IX, 51),
izaziva smutnju i potpuno razli¢ita interpretacijska dohvatanja. Po
jednima to je Skolski primjer relativiziranja, drugi smatraju da se to,
ipak, da objektivno zasnovati, dok je za treée to Platonova
pretencioznost, antisofisti¢nost po svaku cijenu. No, poslusajmo
samog Aristokla (Platon) koji u Teetetu, na Sokratova usta, kaze
ovo:

«Sokrat: Vjerovatno je da mudar covjek ne govori gluposti.
Povedimo se, dakle, za njegovim nadinom rasudivanja! Zar nije
gdjekad, kad puSe isti vjetar, jednome od nas hladno, a drugome
nije, jednome je hladno malo, a drugome veoma mnogo?

Teetet: Dabogme.

Sokrat: Da li ¢emo onda vjetar sam po sebi nazvati hladnim ili
ne hladnim ili ¢emo vjerovati Protagori da je hladan za onoga
kojemu je hladno, a za onoga kojemu nije hladno nije hladan?

Teetet: 1 zaista.

Sokrat: Zar se i ne ¢ini tako jednome i drugome?

Teetet: Da.

Sokrat: 1zraz «€ini se» znaci li «percipira»?

Teetet: Znaci.

Sokrat: Pojava, dakle, i percepcija kod toploga i svega
takvoga je jedno te isto. Kako naime svatko osjeca tako se svakome
i ¢ini da jest.» (152 b-c).

Spor oko tumacenja ove izreke, kaze Copleston, pokrenuo je
pitanje o tome da li stvari (hremata) treba razumjeti iskljucivo kao
predmete Culnog opazanja ili njihovo znacenje treba prosiriti 1 na
podruc¢je vrijednosti. Kako sam nije u stanju da o tom pitanju
podrobno raspravlja, tumacit ¢e to, priklanjaju¢i se Platonu, u
individualistickom smislu i to s obzirom na ¢ulno opazanje.'’ Kada
bi za jednu istu vodu jedan rekao da je hladna, a drugi topla,
Protagora bi primijetio da nijedan od te dvojice ne grijesi: voda jeste
topla s obzirom na ¢ula jednog, i jeste hladna s obzirom na cula

° E. Lass Idealismus und Positivismus, Bd 1, Berlin, 1879, 183 ss, Bd III §§ 2, 3,
4 i Neue Untersuchungen iiber Protagoras, Vierte...f. wiss. Phil. VIII (1884),
479 — 497.

1% Koplston Istorija filozofije (Najpoznatiji sofisti), BIGZ, Beograd, 1988, 125
(predg. i prevod S. Zunji¢).

284



Filozofija, kutura, umjetnost

drugog."’ Tom tvrdnjom se mislilo na nepotpunost opaZanja, a
nikako u smislu, kako to iznosi Aristofan u Oblakinjama (122 ss),
da je Protagori stalo samo do toga da nepravilna stvar ili tvrdnja
trijumfuje. On je, dakle, svoje ucenike ucio da o svakoj stvari
govore suprotno, afirmativno i negativno, tj. da znaju ne samo ono
¢ime svaku stvar mogu braniti nego i ono ¢ime bi je drugi mogli
pobijati. Razumije se da se takvim vjezbanjem oStrila snaga
misljenja u u€enika i, u tom smislu, Protagora je uticao na Euripida,
Tukidida, ¢ak 1 na Sokrata 1 Platona. Da li i na Aristipa iz Kirene?

Kao $to smo rekli, paralelom izmedu epistemologije Kirenske
Skole 1 protagorejskog relativizma bavili su se i anticki 1 moderni
mislioci, mada, nekako, plosno i neargumentovano do kraja. Tako
Ciceron smatra da postoje razli¢ita glediSta u odnosu na Kkriterij
istine:

«Jedan kriterij je Protagorin koji smatra da ono §to neka osoba
vidi je istinito za tu osobu, a drugi je kirenski, koji vjeruje da
kriterijum uopste ne postoji osim najintimnijih osjecanja; sljedeéi je
Epikurov, koji ¢itav kriterijum smijesta u cula, u primarne pojmove
stvari i u uzivanje. S druge strane, Platon je vjerovao da cijeli
kriterijum istine i same istine lezi samo u misljenju i umu, odvojen
od vjerovanja i ¢ula» (Cic. Luc. 142 [T 4 c]). Slicno rezonuje i
orijentacija, na kojem se oni gimnasticki takmice. Tu su, izmedu
ostalih, pironovci koji su proglasili da medu ljudima nije niSta
shvatljivo, zatim, Skola Aristipa koji shvatljivim drzi pathé, te Skola
Metrodora 1 Protagore koji smatraju da moramo vjerovati samo
osjecajima tijela (Euseb. XIV, 2. 4-7 [T 8]). Osim sugerisanja da
zajednicki stavovi ovih doktrina leze u njihovom antiracionalizmu,
njihovim empirickim elementima i1 naglasavanju znacaja cula, u
istrazivanju znacaja razlika dalje se ne ide. Kao da su ogranicenja u
antickim svjedocenjima djelimi¢no odgovorna za cinjenicu da
postoji velika raznolikost i u pogledima modernih istrazivaca o vezi
Protagore i njegovih pristalica sa Kirenjanima.'”> U tom smislu,
postoji jedna grupa tumaca koji se, pokuSavaju¢i da odrede vezu

' Kada su Protagori prigovarali da su geometrijski stavovi isti za sve, on je
odgovorio «da u pravoj ¢ulnoj stvarnosti nema nikakvih geometrijskih linija niti
krugova, tako da se ne pojavljuje spomenuta teskoca» (Arist. Metaph. B2, 997 b
32-998 a 6).

2 Voula Tsouna — McKirahan The epistemology of the Cyreanic School,
University Press, Cambridge, 1998,

124 — 125.

285



izmedu relativizma Protagore 1 epistemologije kirenjana,
koncentriSu na prvi dio Platonovog dijaloga Teetet (152 a — 160 c).
Prvo pitanje za raspravu, u ovom slucaju, jeste da li su pogledi
platonskog Protagore, naroCito oni koji su pridodati «suptilnijim
filozofima» (hoi kompsoteroi), historijski 1 filozofski vezani za
kirensku epistemologiju.13 Vecina istrazivaca, koja pripada ovoj
grupi, slazu se da epistemologija kirenjana veoma slici
protagorejskim sastojcima tajne doktrine u Teefetu uz pretpostavku
da, ako bi se metafizicki elementi ovog drugog mogli nekako
smjestiti unutar konteksta kirenske doktrine, tada ne bi bilo velike
prepreke u prepoznavanju ovih dviju teorija.'* Kao da postoji
namjerna mistika koja obavija doktrinu «suptilnijih filozofa»: to je
«skrivena istina» (155 e), niz misterija (mustéria: 156 a) prema
kojima se samo pocetni mora slusati (155 e). Ovo moZe znaciti da
ne postoje takvi filozofi, kao i da postoji stvarna grupa ljudi, ali im
Platon ne moZe dati ime, jer, ako su kompsoteroi filozofi Cetvrtog
vijeka prije nove ere, Sokrat ih ne bi mogao znati. Teorija
«suptilnijih filozofa» predstavljena je u vezi sa Teetetovim drugim
pokusajem da odredi Sta je znanje (epistémé), u kojem se ono
definiSe kao percepcija ¢ulima (aisthesis). Ta teza se upotpunjuje sa
druge dvije doktrine i to, prvo, Protagorinom da je covjek mjera
svih stvari, onih koje jesu da jesu i onih koje nisu da nisu (152 a);
ona se, pak, po Sokratu svodi na tvrdnju da kao Sto se svaka stvar
¢ini meni, za mene, i ¢ini tebi, za tebe, ti 1 ja smo Covjek (152 a).
Drugo, postoji Heraklitova teorija koja tvrdi da ne postoji nista $to
je samo po sebi samo jedna stvar: niSta §to bi mogao znati ili bilo
koja vrsta stvari... Ono §to je, doista, tacno jeste: stvari o kojima
prirodno kazemo da «jesu» su u procesu da budu kao rezultat
kretanja, promjene i mijeSanja jednih sa drugim. Mi smo u krivu
kada kazemo da ove «jesu», posto niSta nikad nije, nego sve ¢e biti
(152 d-e). Dakle, na pitanje Sta je znamje?, ecksplicirana je

" Tri su vodeée interpretacije, po McKirahanovoj, o toj temi: 1) Kompsoteroi su
historijski prepoznatljiva Skola, kirenjani, a teorija koja je razvijena i, potom,
oborena u prvom dijelu Teefeta, verzija je kirenske teorije (Schleiermacher
Platons Werke, 11, 1, 183 ff; Diimler (1889), 173 ff i Mondolfo 1953 i 1958); 2)
Kompsoteroi nemaju historijsku referencu i doktrina koju Platon (pri)dodaje
ovim misliocima je njegova vlastita ideja (Burnet 1914, Cornford 1935 i W. D.
Ross 1951) i 3) Ova materija se ne moze rijesiti zbog neuvjerljivih dokaza:
Natorp 1890, takoder, brojnu bibliografiju o ovoj temi u Giannantoni 1958, 129
— 145 (Biljeska 2).

" Ibid, 125.

286



Filozofija, kutura, umjetnost

trostrukost odgovora: znanje percepcije culima, protagorejsko
glediste koje brani relativnu istinu o pojavama 1 verzije Heraklitove
metafizike o vjecnom kretanju. Upravo metafizicka tvrdnja da se
sve krece sluzi «suptilnijim filozofima» kao krucijalno polaziste da
objasne fenomen percepcije ¢ulima (Theaet. 156 a-157 c). Prema
ovom ulomku, njihova «misterija» jeste odbijanje nezavisnog
postojanja primalaca i primljenih objekata ili osobina, «i u njthovom
zamjenjivanju sa procesima koji su primaoci i primljeni objekti ili
osobine samo u momentu percepcijex."”

Po kirensku epistemologiju, tri su vazne implikacije ove
doktrine. Prvo, nijedan primalac i nijedan objekat koji se prima
nemaju identitet koji opstaje izvan momenta percepcije. Bolesni
Sokrat je drugadiji percipijent od zdravog Sokrata, a percepcija vina
koju Sokrat ima kada je bolestan drugacija je od one kada je dobro
(159 c¢). Drugo, Heraklitova analiza percepcije ¢ini da je svaka
percepcija neki dogadaj koji je privatan za primaoca, u smislu da je
to «ona bit koja je licno moja» (160 c), to pripada samo meni i ne bi
moglo pripadati nikom drugom. Privatnost percepcije je, kaze
Tsouna, uglavnom vezana za tezu ontoloske relativnosti percepcija
0 pojedinac¢nim primaocima: »Posto je ono §to na mene djeluje za
mene, i ni za koga drugog, ja sam, takode, taj koji ga prima i niko
drugi» (160 c).'

Trece, percepcije su uvijek poznate primaocu zbog toga $to su
one dogadaji koji su mu privatni. Moja percepcija tacno za mene, jer
je uvijek percepcija one biti koja je licno moja (tés emés ousias); 1 ja

!> Usvajajuéi, opéenito, Burnyeatovu analizu filozofskog relativizma, Tsouna
kaze da percepcija nekog objekta koji posjeduje odredenu osobinu, npr. bijelog
kamena, deSava se kao rezultat sparenosti kretanja koja nastaju u prostoru
izmedu organa cula i objekta koji je srazmjeran sa organom Cula. Sa strane
primaoca, ono §to je generirano jeste organ ¢ula koji prima nesto u tom trenutku,
npr. gledanje oka. Sa strane stvari koja se prima, ono §to je generirano jeste
objekat koji posjeduje osobinu koja je postala od kontakta organa cula sa nec¢im
srazmjernim s njim, npr. ono $to jeste je bijeli kamen.

' Trwin u svom tekstu Aristip naspram zadovoljstva, takoder, koristi ovaj
argument. Na osnovu Heraklitove teorije, Platon kaze (158 e 5-6) da ni jedna
osoba ne moze istrajati dok je bolesna ili zdrava. On se oslanja, kao $to je to
radio i Epiharm, na argument od promjene ka unistenju i zamjeni (158 e 7 — 159
b 10). Po Irwinu, ovaj argument izgleda ovako: 1. Ako x i y nisu sli¢ni, onda su x
i y razli¢iti, neidenti¢ni (159 a 4-6); 2. Sokrat kada je bolestan i Sokrat kada je
zdrav nisu sli¢ne osobe (159 b 2-9) i 3. Prema tome, bolesni Sokrat i zdravi
Sokrat su razli¢iti, oni nisu iste osobe (159 ¢ 4-6). T.H. Irwin Aristippus against
happiness, Monist, Jan. 91, Vol. 74 Issue 1 (1991), p 11.

287



sam sudija, kao Sto kaze Protagora, stvarima koje su, ono S§to su, za
mene i stvari koje nisu, ono §to nisu (160 c). Upravo glediste da je
znanje necijeg utiska nepogresivo, podrzava Teetetovu tvrdnju da
percepcija ¢ulima i samo percepcija ¢ulima garantuje znanje.'’

Na epistemoloskom nivou, moze izgledati da je kirenska
teorija slicna doktrini kompsoteroi po tome $to iskljucuje moguénost
dobijanja objektivnog znanja (problem sa kojim se suoCavaju
moderne verzije relativizma 1 subjektivistickih teorija). Kao
kompsoteroi 1 kirenjani tvrde da je pathé 1 samo pathe, to S§to
obezbjeduje znanje 1 izvjesnost. U Teetetu, pitanje ima oblik «da li
je protagorejski relativizam kompatibilan sa postojanjem odredenih
vrsta znanja...?»"®

Sudeci da je teza «suptilnijih filozofa» o neidentitetu presudna
u relativizaciji svih percepcija 1 znanja, zanimljivo je pitanje da li su
kirenjani bili odani toj tezi. Posto izvori ne daju direktne dokaze o
ovom stavu, zanimljivo je Tsounino videnje kirenske analize
percepcije sa subjektivnog stanovista. Posto oni proglasavaju tacnim
1 nespornim samo pathé koji se dobijaju od percepcije osobina,
mogli bismo onda zakljuciti da se oni pathé, koji nastaju od nase
percepcije objekata, smatraju manje vjerodostojnim i podloznim
opovrgavanju. Razlog epistemoloske ranjivosti ove druge kategorije
pathé, mogao bi biti taj da oni ukljucuju pretpostavke o kolekcijama
ili gomilama razli¢itih utisaka: naprimjer, pathé u obliku zida
ukljucuje brojne pretpostavke i sudove oko toga kako sakupiti
pojedinacni pathé bijelog, dva i po metra visokog, mirnog, hladnog
itd. Takoder, mnogo problema moze nastati u vezi sa kolekcijama
koje se odnose na postojanje objekata i njihovog neprekinutog
identiteta u vremenu..."” Dakle, ako pretpostavimo da Kirenjani

'7 Kada Teetet kaze da je znanje pravo shvatanje(hé alethés déksa epistémé),
onda je Bosnjak u pravu kad to ovako prevodi, a ne, kao nekolicina autora
(Apelt: die wahre Meinung, Fowler: true opinion), naprosto «pravo mnijenje.»
Razlog za to je Sto u dijalogu Teetet Platon daje jasnu definiciju termina doxa
(190 A), iz Cega proizilazi da ono znaci i misljenje u smislu da se vjeruje da je
tako kako se kaze. Takoder, to je misljenje koje neko ima o drugom, pa stoga
doxa znaci i glas, slovo i ugled. U latinskom se doxa prevodi sa opinio i ima vise
znacenja: mnijenje, misljenje, nagadanje.

'® Tsouna navodi i jedan Aristokleov odlomak [T 5] u kojem on tvrdi da je
kirenjanski subjektivizam previse uzak ili previse Sirok da bi bio konzistentan, a
da se poimanje pathéa mora ubrojiti u stvarno znanje (/bid, 129).

19 U okviru tzv. Argumenta rasta, svako poveéanje ili smanjenje subjekta koji se
sastoji od kolekcije kvalitativno identi¢nih komponenti, ukljucuje gubitak
identiteta tog subjekta i postajanje bitka novog.

288



Filozofija, kutura, umjetnost

analiziraju nasu percepciju o objektima u odnosu na «kompleksne»
pathé (tj. gomilu utisaka na koje se primjenjuju izrazi kao $to je
«zidy»), te da smatraju ove pathé manje pouzdanim od pathé jedne
osobine, «moze izgledati da to zna¢i da oni primaju k znanju
probleme koji se ti¢u kolekcija i stoga da oni sumnjaju na vremenski
identitet objekata i primalaca podjednako.»™ Medutim, kako ne
postoje direktni dokazi o ovome, moguce je zapitati se i drugacije.
Ne mora biti ta¢na teza da su se kirenjani bavili sa (samo) dvije
podgrupe pathé: pathé kvaliteta koji su evidentni i neoborivi i pathé
objekata koji su epistemoloski ranjivi. Stoga nema mjesta hipotezi
da nepouzdanost pathé koji dolazi od stvari, zid ili hrpa meda, samo
zbog ¢injenice da oni sadrze sudove o kolekcijama razli€itih utisaka.
Stavise, postoje dokazi da su kirenjani razmisljali o primaocima kao
relativno solidnim entitetima:

«Aristokle kojeg je citirao Euzebijus (XIV 18. 32 [T 5]) i
Sextus (M VII 197-8 [T 6 b]) potvrduje kirensko vjerovanje da
svaka osoba ima odredenu fiziolosku konstituciju koja do neke
nepoznate mjere odreduje prirodu pathé. Na taj nacin, stabilnost i
kontinuiranost tijela i perceptualnog aparatusa svakog primaoca
moze se suprotstaviti sa prolaznom prirodom njegovih dozivljaja.
To moze, takode, obezbijediti stanje primaocevog identiteta u
vremenu; pathé svakog primaoca se deSava u odredenom tijelu, a
ovo tijelo se moze smatrati stanjem vremenskog identiteta
primaoca.»’!

Bez obzira Sto Aristip nije smatrao da memorija (mnéme)
proslih uzitaka nije prikladna moralnom cilju (Athen. Deipn. XII
544 a — b), ne moZe ga se smatrati neeudaimonistom. Naprotiv.?
Ako 1 eticke doktrine vecéine kirenskih filozofa odreduju
Jjednovremenski uzitak sadasnjosti kao moralni cilj, oni ipak pridaju
eticku vaznost i neCemu $to, bez ostatka, nije to: sreci i dostignucu
sretnog zivota. Dokaz je to da kirenjani definiSu sreu u
kompozicionim oblicima, kao odredenu kolekciju pojedina¢nih
uzitaka koji zadrzavaju osobine svojih dijelova i, drugo, da priznaju
da moralni ¢inilac shvata sebe kao moralno proSirenu osobu koja
dozivljava mnoge odredene uzitke i, kao njihov rezultat, osjeca se

2V T. McKirahan The epistemology of the Cyrenaic..., 131 — 132.

*! Ibid, 132 - 133.

2 7a razliku od Irwina i Annasa, Tsouna u ¢lanku The Socratic origins of the
Cynics and Cyrenaics, 380, tvrdi da je Aristip Stariji bio ¢isti eudaimonist.

289



dobro.”® Dakle, sre¢i se moZe i treba teZiti, ne odbacujudi
jednovremeni uzitak koji, ipak, ne traje cijeli zivot. Sre¢a kao
odredena kolekcija 1 moralni cilj, zahtijeva da se u toku necijeg
Zivota mnogo puta postigne potpuna ispunjenost dobrim.

I, na kraju, da zaklju¢imo. Iako postoji neSto vjeStatko u
antickim 1 modernim diskusijama koje porede kirenske poglede sa
dvjema drugim doktrinama, videnja su, poneSto, disperzna.
Smatraju¢i da su Ciceron i1 Euzebije (odnosno Aristoklo)
preuvelicali razliku, Zeller (Ph. d. Gr. 350 f.) dozvoljava da su u
afirmisanju subjektivnosti svih nasSih utisaka njihova wucenja
identi¢na. I George Grote (Plato, 11I, 560) smatra da je njegovo
ucenje u osnovi jednako Protagorinom «Covjek je mjera svih
stvari...». Pozivaju¢i se na tradiciju, Guthrie smatra da su Aristip i
kirenjani bili epistemoloski vise skepticni od Protagore (Sto ¢e reci
da su mislili da se ¢ak i manje moze znati), ali su ontoloski bili
manje skepticni, po tome Sto oni ne bi s njim iSli do kraja u
poricanju postojanja stvarnosti izvan nas samih.** U svakom slu¢aju,
danas je najces¢e prihvaceno Mannebachovo glediste prema kojem
«niti je dokazano niti je, ¢ak, vjerovatno» da su kirenjani slijedili
Protagoru.

# Ako je kirensko glediste da je uZivanje sada potpuno ispunjenje dobra, ono je
konzistentno i sa stremljenjima prema drugim stvarima. Dozivljavanje uzitka
sada znaci da ja imam sve S$to trebam da potpuno ostvarim dobro sada: prosli i
buduéi uzici tome nista ne doprinose. Ali, ovo ne znaci da je to jedina stvar o
kojoj trebam brinuti (Dijelom sadrZana na istom mjestu, Biljska 35).

W K.C. Guthrie Povijest grcke filozofije, cit. izd., 478. 1 kod Epikura, o istini i
neistini stvarnosti ne odluéuje um, nego ¢ulna opazanja, jer «Cula, prije svega,
tvore pojam istinitog, to vidi§ svud i pobiti se ne mogu» (Lucr. De rer. nat. 1V,
480 — 485). Oslanjaju¢i se na materijalnosenzualisti¢ki element Demokritove
gnoseologije, postavlja (samo) tri mjerila za istinu: 1) culno opazanje, 2)
prolepsa ili anticipacija, tj. slika kojoj je prethodilo opazanje i 3) osjecanja. Kao
Demokrit i Nausifan, i Epikur, u svojoj Kanonici, culno opazanje objasnjava kao
fine materijalne otiske ili sli¢ice koje se otkidaju od predmeta, izvanrednom
lahko¢om lete po vazduhu i kroz praznine ulaze u nase Culne organe i tu
izazivaju odrazaje spoljasnjeg svijeta (D.L. X 46 s). Prema ovom «gnoseoloskom
aposteriorizmuy, istina se sastoji u slaganju naSih misli s objektivnom
stvarno$c¢u, koja se u nama odrazava posredstvom cula: «Ako se bude§ borio
protiv svih culnih opazanja, nee ti ostati niSta na $to se moze§ pozvati pri
ocjenjivanju onih opaZanja koja proglasavas za lazna» (Osnovne misli Epikurova
ucenja, XXIII; D.L. X 146). Vidjeti, takoder, M.N. Duri¢ Epikuron zivot,
njegovo ucenje i njegova Skola (Uvod) XI — XII; u Epikur Osnovne misli,
Poslanica Herodotu i Poslanica Menekeju, Kultura, Beograd, 1959.

290



Filozofija, kutura, umjetnost

LITERATURA
Gutrie, W. K. C. (2006), Povijest grcke filozofije, Naklada Jurcic,
Zagreb.

Hegel, G.V.F (1983), Istorija filozofije 11, BIGZ, Beograd.

Brochard, V. (1912) Etudes de philosophie ancienne et de
philosophie moderne, Paris.

Lass, E. (1897) Idealismus und Positivismus, Berlin (takoder, Neue
Untersuchungen iiber Protagoras, Vierte... f. Wiss. Phil. VIII)

Koplston, F. (1988), Istorija filozofije (Najpoznatiji sofisti), BIGZ,
Beograd.

McKirahan, V. T. (1998) The Epistemology of the Cyrenaic School,
University Press, Cambridge (takoder, ¢lanak The Socratic
origins of the Cynics and Cyrenaics (1994), Cornell University
Press, Ithaca and London).

Irwin, T. H. (1991) Aristippus against happiness, Monist.

Epikur (1959) Osnovne misli, Poslanica Herodotu i Poslanica
Menekeju, Kultura, Beograd (takoder, M. B. Buri¢, Epikurov
Zivot, njegovo ucenje i njegova Skola (Uvod), XI-XII).

THE EPISTEMOLOGY OF CYRENAIC
Summary

There are little available evidence which could determine the
meaning of the link between Cyrenaic epistemology and Protagoras
relativism. Both in antique and modern discussions this hypothesis
is dispersive and non-conclusive. Zeller claims that Cicero,
Eusebius and Aristocles of Messene emphasized discrepancy
regarding the above mentioned link, but in spite of discordance
their teachings are identical in the affirmation of subjectivity of all
our impressions. George Grote shares the same philosophical
insight into deep concordance of seemingly antagonist teachings.
Protagoras concept is well known; “man is the measure of
everything..” Bearing in mind tradition Guthrie considers
Aristippus and Cyrenaics (epistemologically speaking) less
skeptical because they will not ultimately deny the reality (the
external world) out of personal (human) scope. In any case
Mannebach point of view is largely accepted in philosophical
circles; namely that “it’s neither proved nor even probable” that
Cyrenaics followed Protagoras.

291



