Filozofija, kutura, umjetnost

Indira Meskié

MUZICKA DJELATNOST U BOSNI I
HERCEGOVINI U OSMANSKOM PERIODU

Sazetak

Kulturna i muzicka pedagoska djelatnost u Bosni i Hercegovini za
vrijeme osmanske uprave bila je u skladu sa osnovnim karakteristikama i
postulatima osmanskog carstva. Osmanska uprava je teZiste svog razvoja
i egzistencije na ovim prostorima bazirala na jakoj vojnoj, sudskoj,
finansijskoj i administrativno-upravnoj vlasti, uz privredni razvoj i
planski razvitak gradova. Za historiju ne samo Stamparske nego i
pedagoske djelatnosti, veoma je znacajno bilo otvaranje prve Stamparije,
i to u Gorazdu 1529.godine, dok je prvi domaci casopis ,, Bosanski
prijatelj* Stampan u Zagrebu 1850.godine. Prva i velika imena
Stamparske djelatnosti bili su franjevci, koji su Stampariju otvorili 1873.
godine, zatim pioniri bosanskohercegovackog novinarstva: Mehmed
Sakir Kurtéehaji¢ i Milo§ Mandié. Pedagoska djelatnost u periodu
osmanske uprave odvijala se u konfesionalnim Skolama u kojima su
vjerski predmeti bili prioritet, a pjevanje je bilo jedina muzicka skolska
aktivnost i to kao neobavezan predmet, dok je tematika pjesama bila
vezana za vjeroispovjest. Zenska djeca su u ovom periodu pohadala
posebne Skole: Skolu Stake Skenderove i Skole Mis Adeline Pavlija-Irbi i
Mis Mekenzijeve. U ovim Skolama se izucavalo i crkveno i notalno
pjevanje. U periodu osmanske uprave nalazimo zacetke pjevackih
drustava u Bosni i Hercegovini: , Kosaca“ iz Mostara i ,, Srpsko-
pravoslavno  crkveno-pjevacko drustvo” iz Gracanice, sa prvim
horovodom Maksom Todorovicem, uciteljem. Uporedo sa kulturnim
Zivotom u gradovima, razvijao se i ruralni kulturni ambijent u vidu tzv.
etnodramskih teatara.

Temeljne karakteristike islamske muzike su bile su: fenomen
,,makama* (melodijskih modela), ritam ,,ika* (samostalni ritmicki tipovi)
i ,tahsin® (ukrasavanje melodije na orijentalni nacin). Hrvatsko
stanovnistvo je njegovalo crkveno i narodno pjevanje: gregorijanske
korale, misne napjeve i popijevke Franje Kuhaca, a franjevci su djecu
poucavali u sviranju na klaviru i orguljama. Od izuzetnog znacaja je,
posebno u praksi bosanskih franjevaca, bila Missa quotidiana, koja se
prenosila usmenom predajom. Znacajni po svojoj muzickoj djelatnosti
bili su: fra Angjeo Nui¢ i Andro Pavasovi¢ iz Dalmacije, te Vaso Pelagic,

269



koji je kao upravitelj i glavni nastavnik ,, Banjalucke bogoslovije “ znatnu
paznju poklanjao pjevanju.

Amaterska muzicka djelatnost je u periodu osmanske uprave bila
veoma bogata i njegovali su je muzicki djelatnici koji su imali izrazenu
potrebu za muziciranjem, bez obzira na stepen naobrazbe. Tako se u
ovom periodu isticala i djelatnost tekije, jer je u njenim obredima i
ceremonijama muzika nalazila znacajno mjesto, posebno u derviskim
redovima mevlevija i halvetija. Izuzetno je znacajno spomenuti da je za
osmanski period vezano i nastajanje jednog od najpoznatijih oblika
bosanske muzicke tradicije — sevdalinke, kao bosanske gradske pjesme,
koja je nastala u gradskoj sredini, dijelom na osnovama islamske kulture
i tradicije, a pjevala se u raznim prigodama i na raznim mjestima.

Drustveno-historijske prilike u osmanskom periodu

Historija Bosne i Hercegovine pod osmanskom vlaséu tokom
415 godina jo$ uvijek nije u dovoljnoj mjeri istrazena, ali se ipak,
na osnovu dosadasnjih istrazivanja, moze odgovoriti na niz pitanja
vezanih za bogatu historiju naSe zemlje 1 nasih naroda, koji su i u
osmanskom periodu stvarali multietni¢ku i multikulturalnu sliku i
tradiciju BiH.

Kao godina pada srednjovjekovne bosanske drzave pod
osmansku upravu oznacava se 1463. godina, ali je vezana samo sa
gubljenjem srediSnjeg teritorija i medunarodnog suvereniteta.
Dakle, ovom godinom niti je pofeo niti se zavrSava proces
integracije bosanske teritorije u Osmansko carstvo. Bosna je bila
jedina balkanska zemlja, koja je u nomenklaturi osmanskih naziva
pokrajina, zadrzala svoje historijsko ime, u prvo vrijeme u nazivu
jednog od sandzaka, a od 1580. g. i u nazivu najvece
administrativno-upravne cjeline, ejaleta ili paaluka.'

Osmansko carstvo je trajalo na ovim prostorima punih Cetiri
stotine godina i iz osnova izmijenilo sliku ne samo Bosni i
Hercegovini, nego i Balkanskom poluotoku, jer gotovo da nema
sfere zivota gdje te promjene nisu bile vidljive. Pravi utemeljivac
Osmanskog carstva bio je Mehmed Osvaja¢, koji je, osvojivsi
Carigrad 1453. godine, uspostavio imperiju sa sjediStem u ovom
gradu.

' Tepi¢, dr. Ibrahim: »Borba Bosnjaka za autonoman polozaj Bosne i

Hercegovine u okviru osmanskog carstva u XIX stoljeéu«, Nasa skola, ¢asopis
za teoriju 1 praksu odgoja i obrazovanja, godina XLIII, br.1, Sarajevo, 1996. g,
str.17.

270



Filozofija, kutura, umjetnost

Pod njegovom je komandom osmanlijska vojska 1463. g.
osvojila veliki dio Bosne (te godine je palo Jajce i pogubljen je
posljednji bosanski kralj iz dinastije Kotromani¢a, Stjepan
Tomasevi¢). Osvajanjem Bosne srusena je posljednja znacajna
drzava na Balkanu i stvoreni su uslovi za dalje napredovanje prema
zapadu, te smanjenje utjecaja Ugarske na ovim prostorima.
Obrazovan je Bosanski sandzak sa sjedisStem u Sarajevu (1463.g), a
u narednim decenijama, usljed novih osvajanja osmanlijske vojske,
formirani su i1 novi sandzaci: Hercegovacki (1470.g) i Zvornicki (u
periodu izmedu 1478. 1 1483.g). U Bosni su u tom periodu Zzivjeli:
muslimani, pravoslavci i katolici, ali i pripadnici drugih naroda:
Turci, Albanci, Grei, Austrijanci i drugi. S obzirom na raznolikost
religija 1 nacija, koje su se u Bosni zatekle u vrijeme uspostave
turske uprave, veoma je znacajno spomenuti AHDNAMU Fatih
Sultan Mehmeda, pisanu 28. 05. 1463. godine , na granici
Milodraza (BiH).

AHDNAMA je poznata kao najstariji dokument o ljudskim
pravima u historiji, 326 godina prije francuske burzoaske revolucije
(1789.g) 1 485 godina prije medunarodne deklaracije o ljudskim
pravima (1948. g). Tekst Ahdname glasi: Ja sam sultan Mehmed
han, neka je poznato svima, uopcée od prostog puka kao i
odjeljenjima ova moja vlastodrzaca povelja, kojom bosanskim
svecenicima ukazujem veliku paznju, te zapovjedam: spomenutim i
njihovim bogomoljama ne smije biti smetnje ni pritiska, neka se
smjeste u svojim bogomoljama, te kako od uzvisene moje strane,
tako od mojih vezira, niti od mojih podcinjenih (robova), niti od
mojih podanika - raje niti od svega stanovnistva cjelokupne moje
drzave spomenutim niko se ne smije mijesati u njihove stvari niti ih
napadati, ni vrijedati ni njih ni njihov Zivot, njihov imetak
(imovinu) ni njihove bogomolje. Takode iz tudine osobito u moju
drzavu dovoditi ljude dozvoljava im se. Stoga spomenutim izdajem
moju uzvisSenu zapovijed u kojoj im posvecujem svoju brigu i
paznju, te se kunem teskom zakletvom. Stvoriteljem i gospodarom
zemlje i nebesa, sa sedam musafa s velikim Bozijim vjesnikom
(Muhamedom) i sa 124.000 pejgambera i sa sabljom koju pasem
da ovim Sto je napisano nikoje lice ne smije se suprostaviti dok god
ovi (Franjevci) sluze meni i mojoj zapovjesti budu pokorni.

Vecéina stanovniStva je zivjela na selu, baveéi se
poljoprivredom 1 stocarstvom (uglavnom hris¢ani), dok je u
gradovima Zivjelo nesto vise od 10 % stanovnika (preko 2/3 bili su
muslimani). U drugoj polovini XVI stolje¢a, usljed veoma

271



ubrzanog opc¢eg pokreta Sirenja islama, na prostoru Bosne doslo je
do osnivanja Bosanskog ejaleta (1580.g) kao najvise
administrativno-vojne teritorijalne forme u Osmanskom carstvu, a
sredisnji i najveéi sandzak bio je Bosanski sandzak.”

U XIX stolje¢u u Bosni i Hercegovini su se desile znacajne
drustvene  promjene, prvenstveno uslovljene nastojanjem
osmanlijske vlasti da putem reformi, spasi Carevinu od propadanja
1 zaostajanja za evropskim drzavama. U ovom periodu u historiji
BiH postoje dvije faze: prva pocinje vladavinom sultana Selima II
(1789- 1807) 1 traje do 1851. g, a druga faza je od 1851. do kraja
osmanlijske vlasti 1878. g.

To je bio period promjena, koje je osmanska Uprava ¢inila u
vojnoj, sudskoj, finansijskoj i administrativno-upravnoj oblasti u
cilju modernizacije druStva i drzave, ali 1 vezivanja Bosanskog
ejaleta za centralnu vlast, cemu se domace stanovnistvo odlu¢no
suprotstavljalo, posebno u prvoj fazi ovog perioda. Tada je doslo
do anarhije, buna i borbi doma¢ih muslimanskih feudalaca 1 drugih
uglednika, koji su se protivili reformi, Zele¢i ocuvati ste€ena prava i
institucije 1 na taj na¢in do¢i do Zeljenog cilja - autonomnog
poloZzaja Bosne 1 Hercegovine u Carstvu. U isto vrijeme se javljaju
i hris¢anski pokreti, ¢iji su zahtjevi uglavnom bili socijalnog
karaktera. Muslimanska vojno-feudalna aristokratija svoj odnos i
zahtjeve prema centralnoj vlasti temelji na ulozi i zaslugama koje
su imali na ocuvanju Carstva do kraja XVIII stoljeca.

Privredni razvoj Bosne i Hercegovine u Carstvu ocitovao se u
izgradnji mreze kolskih puteva (koja je do kraja osmanske vlasti
iznosila 10 - 12% ukupne putne mreze), zahvaljujuéi kojoj je
znatno povecan kapacitet prometa ljudi i roba. Bosna je krajem XV
i pocetkom XVI stolje¢a postala podrucje koje je povezivalo
Rumeliju sa Jadranskim morem i zapadnim dijelovima Panonije.
Ova c¢injenica je veoma pogodovala razvitku gradova u Bosni, sa
karakteristiécnom orijentalno-muslimanskom fizionomijom, koji
nisu nastajali i razvijali se stihijski, nego uz aktivho zauzimanje
osmanske drzave. Nastanak gradova, te pravni i privredni razvoj,
nisu se mogli zamisliti bez privatne inicijative i poduzimljivosti,
koja je ostvarivana putem ustanove imareta, odnosno vakufa. Kako
se osmanska drzava prvenstveno brinula o potrebama i djelovanju
vojske, uprave i sudstva, briga o vjersko-prosvjetnim, kulturnim i

Imamovi¢, dr. Mustafa, Historija Bosnjaka, Sarajevo, 1993-1996. g, str. 179.

272



Filozofija, kutura, umjetnost

drustvenim prilikama bila je u nadleznosti ustanove imareta i
vakufa.’

U drugoj polovini XIX stolje¢a doslo je do promjena u
razvoju nekih privrednih djelatnosti, koje su ili bile u opadanju ili
su aktivnosti zapocete i1 djelimi¢no okoncane, a to se prvenstveno
odnosilo na saobrac¢aj (putni, Zeljeznicki i telegrafski) i Sumarstvo,
dok je rudarstvo jo§ od XVI stoljeca bilo u opadanju. Tako je u
planu bila i1 izgradnja transbosanske Zeljeznice, ali je 1872. g.
izgradena samo prva etapa. Od 1858. g. poCeo se razvijati i
telegrafski saobracaj, uspostavljena je prva telegrafska linija od
Metkovica do Mostara, a 1860. g. Sarajevo je telegrafski bilo
povezano sa Stambolom.* Bilo je pokuSaja organiziranije
eksploatacije bosanskih Suma i ruda, ali ta aktivnost nije zazivjela u
organiziranom obliku i namjeni.

U ovom periodu je doslo i do osnivanja prvih akcionarskih
druStava (1866. g. osnovano je akcionarsko drustvo za prijevoz
robe i1 putnika, te proizvodnju sukna), koja su nedugo zatim
propala. Moguénost razvoja industrije, nekoliko pilana na vodeni
pogon i pivara u Sarajevu, ostavljena je za neka druga vremena.
Kada je u pitanju rudarska djelatnost, proizvodnja srebra i zlata u
starim rudnicima u KreSevu, Fojnici i Dezevici stalno je opadala. U
Fojnici se srebro potpuno prestalo proizvoditi. Vareski rudnici
zeljeza radili su do 1552. g., a proizvodnja u rudniku Stari Majdan
(kod Sanskog Mosta) je obnovljena radi ratnih potreba. Do XVI
stoljeca na podru¢ju Hercegovackog sandzaka radio je jedino
rudnik Zeljeza u Cajnicu, koje je u to vrijeme bilo izuzetno Zivo
trgovacko i zanatsko srediste.

U XIX stoljecu doslo je do razvoja Stamparske djelatnosti u
Bosni i Hercegovini, iako se poceci ove djelatnosti nalaze jo$ u
prvoj polovini XVI stolje¢a. Prva Stamparija je otvorena u Gorazdu
1529. godine.” Stamparija je otvorena uz crkvu zaduzbinu Hercega
Stjepana, a uz inicijativu monaha Teodora, koji je zanat ucio u
Mlecima, odakle je donio Stampariju. Te godine iz Stampe je izasla
prva knjiga Stampana u Bosni i Hercegovini, dvije godine kasnije

Gradnja dzamija, mekteba i medresa, musafirhana, javnih kuhinja, bolnica,
vodovoda i ¢esmi, puteva i mostova obavljana je iz vjerskih i humanitarnih
pobuda, pa se na ovakve objekte, ¢ak ako su ih gradili licno sultan i visoki
drzavni sluzbenici, gledalo kao na samostalne privatne ustanove i skup svih tih
objekata nazivan je imaretom.

* Do 1875. g. u BiH je bilo 19 telegrafskih stanica u svim vaznijim mjestima.
> Papi¢, Mitar, Tragom kulturnog naslijeda, Svjetlost, Sarajevo, 1976.g., str.157.

273



druga, 1 onda je doSlo do gaSenja Stamparije. Prilike 1 vrijeme su
bili takvi da je ¢udnije otvaranje ovakve ustanove na ovom mjestu i
u ovo vrijeme nego njeno zatvaranje.’

U periodu pred sam kraj osmanske vladavine (1850. g.),
dolazi do Stampanja prvog domaceg Casopisa Bosanski prijatelj 1 to
u Zagrebu. Te iste godine pokretac¢ i urednik ovog Casopisa, fra
Ivan Juki¢ ,,u ime 600.000 hriS¢ana“ moli sultana Abdul Medzida
,»da se o zemaljskom troSku uvede Stamparnica za kristjane ¢ime
bi se stvorili ponovno uslovi za razvitak Stamparstva i Stampe u
BiH, najprije u Sarajevu, pa onda i u drugim gradovima.” Uz
pomo¢ austrijske vlade mostarski franjevci su nabavili Stampariju
kojoj je rad dozvoljen 1873. godine. Prva knjiga koja je Stampana u
ovoj Stampariji bila je Pravopis za nize ucione katolicke u
Hercegovini.®

Uspostavljanjem Hercegovackog vilajeta u Mostaru je
osnovana Vilajetska Stamparija 1877. g. U Stampariji je izdavan 1
sluzbeni list Neretva.’ List je izlazio na turskom i srpskohrvatskom
jeziku, kao i Bosna."

Stamparija u Sarajevu podela je raditi 1866. godine, a nju je,
za potrebe vilajetske uprave, dopremio Osman Serif Topal-pasa.
Stampariju je montirao i kratko vrijeme vodio iskusni njemacki
majstor iz Zemuna Ignaz Sopron, a u njoj je Stampan (sve do 1878.
god) i sluzbeni list Bosna. Ovaj list je bio dvojezi¢ni 1 sedmicni,
Stampan Cirilicom (prema Vuk — Dani¢i¢evom pravopisu). Sopron
je donio iz Zemuna Stamparske masine kao i slova za ¢irilicu i
latinicu, te grcka i hebrejska, a sa sobom je doveo i slovoslagaca
[liju Tomica. Nesto kasnije doSao je i do arapskih slova i doveo je
slovoslagaéa iz Carigrada Kadri Carigradliju. Stamparija je

® Prema nekim izvorima ova Stamparija je otvorena 1519. g. u Donjoj

Sopotnici, a u njoj su se Stampala tri djela: Sluzabnik (1519), Psaltir (1521) i
Molitvenik (1523).

Prema izvoru: Salih Sidki Hadzihuseinovi¢ MUVEKKIT: Povijest Bosne,
Sarajevo, El-Kalem, 1999. g., str. 854, sultan Abdulmedzid bio je sin sultana
Mehmed-hana Drugog, a na carski prijesto ustoli¢en je 1839. g.
¥ Poslije su stampani jo§ neki udzbenici, kalendari i knjige za potrebe crkve, a
1875. g. je Stampana i knjiga Robinzon Kruso.

Prema Mitru Papi¢u izaslo je ukupno 38 brojeva Neretve, a u Sarajevu su
saCuvana samo tri broja.

" U periodu turske uprave radile su 4 $tamparije, po jedna u Gorazdu i
Sarajevu, te dvije u Mostaru.

274



Filozofija, kutura, umjetnost

otvorena pod imenom Sopronova pecatnja, u kojoj su Stampane
knjige na turskom, hebrejskom, srpskohrvatskom i grékom jeziku.'

U septembru 1866. g. vilajetska uprava je otkupila od
Soprona Stampariju 1 osnovala svoju, najprije pod nazivom
Vilajetska pecatnja. Prvi direktor je bio Hajim Davié¢, koga je
doveo Osman-pasa. Kao domaci graficari radili su: Ahmed Zildzi¢,
Jovo Petrovié, Stevo Stojanovi¢ i Risto Cajkanovié. Prva knjiga, sa
posvetom Osman-pasi, bila je Naravoucenije o covjeku i njegovim
djelima, koju je s grékog preveo Georgije Jovanovié.” U
Vilajetskoj Stampariji Stampano je, prema dostupnim izvorima, oko
25 knjiga u periodu osmanske uprave, izmedu ostalih i Prvi
bosansko-srpski kalendar za prostu 1869. godinu."

Pored sluzbenog lista Bosna u Sarajevu je Stampan i prvi
privatni bosnjacki list Sarajevski cvjetnik.'"* Urednik ovog lista bio
je Mehmed Sakir Kurtéehajié, koji je uz Milosa Mandi¢a, glavnog
urednika Bosanskog vjestnika, bio pionir bosanskohercegovackog
novinarstva. Pojava Stamparija jeste sigurno jedna od najvecih
kulturnih tekovina ovog vremena Bosne i njenih naroda jer se, osim
razvoja Stamparske djelatnosti kao privredne pojave, u njima
Stampaju 1 prvi udzbenici i ¢asopisi / listovi.

Dakle, period brzeg razvoja gradske privrede i trgovine, te
otvaranje novih putnih pravaca 1 izgradnje putne mreze sa
odgovaraju¢om infrastrukturom (hanovi, karavan-saraji 1 tekije),
zabiljezen je u Bosni od kraja tree decenije XVI stolje¢a pa do
1878. godine, kao direktna posljedica sredivanja vojno-politickih
prilika. Najznacajniji ¢inilac u razvitku jednog broja gradova je bila
¢injenica da se u njima nalazilo sjediste najvisih lokalnih upravno-
vojnih 1 sudskih organa vlasti (sandzak-begova 1 bosanskog
beglerbega).”

""" Ignaz Sopron roden je u Novom Sadu 1825. g. i pored §tamparskog zanata bio
je 1izuzetno obrazovan. Imao je svoju Stampariju u Zemunu.

2 Papi¢, Mitar, navedeno djelo, str.159.

" Pored kalendarija redovno su se publicirale i pouke, kraée price, fragmenti
narodne i umjetni¢ke knjizevnosti, pa su ovi kalendari na neki nacin predstavljali
neku vrstu ¢itanke za narod.

" Prema izvoru: Kresevljakovi¢, Hamdija, Stamparije u Bosni za turskog
vremena 1529 -1878.g, str.21, ovaj list imao je tiraz od 2.000 primjeraka, $to je u
to vrijeme bio svojevrstan rekord, a ¢ak 1.000 primjeraka bilo je namijenjeno za
Carigrad.

5 Prema izvoru: Ferovi¢, dr. Selma, Muzicka kultura, 11 razred gimnazije,
Sarajevo, 1996.g., str.43, ve¢ tada u bosanskoj drzavi, i to u prvoj polovini XV

275



Pred kraj perioda osmanske uprave vezirska stolica je
(1850.g) prenesena u Sarajevo (ucinio je to Omer-pasa Latas), te je
Sarajevo postalo vilajetski, odnosno zemaljski glavni grad. U tom
periodu izgraden je i put Sarajevo — Brod, otvorene su prve
svjetovne Skole (ruzdije) 1 podignuti mnogi novi i znacajni javni
objekti evropskog stila u mnogim gradovima, a posebno u
Sarajevu: konak, merkez ili policija, upravna zgrada sandzaka,
kasarna Medzidija, vojna bolnica itd.

Kulturno-prosvjetne prilike u BiH u osmanskom periodu

Na kulturno-prosvjetnom planu provodenje tanzimata (vojno-
administrativnih reformi, koje su provedene 1839. g. i obznanjene
uredbom od 03. novembra 1839. g. zvanom Hatt-i Serif od
Gulhane) donijelo je neke novine, a prije svega u davanju
mogucnosti hriS¢anima da obnavljaju stare 1 prave nove bogomolje,
te osnivaju svoje Skole. Tako je novac prikupljen u crkveno-
Skolskim op¢inama iskoriSten za izgradnju crkvenih i Skolskih
objekata, prvenstveno u gradovima. Do 1874. g. u Bosanskom
vilajetu je bilo, zajedno sa Novopazarskim sandzakom, 112
hri$¢anskih osnovnih i srednjih $kola."

Pedagoska djelatnost u osmanskom periodu

U periodu osmanske uprave u Bosni su postojale
konfesionalne Skole, zasebno za svaku vjeroispovjest, pa su i
nastavni planovi, stupanj Skole i cilj nastave bili razliciti. U
hri§¢anskim Skolama znacajnu ulogu imali su sveStenici iz Bosne,
Srbije, Vojvodine i Dalmacije, koji su pored obrazovne imali i
politicku funkciju. Kada su u pitanju muslimanske skole, postojale
su u to vrijeme (sve do 1874. godine) 24 ruzdije i 863 mekteba sa
ukupno 27.312 ucenika i 10.426 ucenica.

Turci su nastojali da zivot stanovniStva usaglase sa svojim
vojno-feudalnim sistemom. Materijalna pomo¢ Skolstvu bila je
mala, pa su i moguénosti stanovniStva za prosvjetnim uzdizanjem
time bile uslovljene. Veze Bosne 1 Hercegovine, narocito kulturne,

stoljeca, bilo je blizu 70 gradova sa trgovima i ostalim sadrzajima, Cija je
veli¢ina odgovarala onovremenim balkanskim i evropskim gradovima.

18 Zlatar, dr. Behija, Bosna i Hercegovina u okvirima osmanskog carstva /1463 -
1593./ - BiH od najstarijih vremena do kraja Drugog svjetskog rata, Sarajevo,
1994. g, str. 206.

276



Filozofija, kutura, umjetnost

sa drugim zemljama, posebno sa zapadnom Evropom, bile su
poprili¢no slabe, $to je utjecalo i na tempo razvoja.

O potrebi afirmacije opismenjavanja i obrazovanja bosanskog
stanovniStva govori 1 jedan od prvih novinara u historiji
nase/bosanskohercegovacke §tampe, Mehmed Sakir Kurtéehaji¢, u
jednom izdanju Sarajevskog cvjetnika (br. 48, od 28. novembra
1870. g): Osobito nam je drago sto mozZemo javiti o jednom
blagotvornom uspjehu u prosvjeti, to jest, zaveden je obicaj da
neskolujuca se mladez i odrasli ljudi mogu nedjeljom i u praznicke
dane u Skolu dolaziti te se poucavati u citanju i pisanju. Dobro bi
bilo da se ovaj nacin narodnog obucavanja svuda zavede, jer
nasem narodu pismena nauka vrlo treba.

Novinar Kurtéehaji¢ uredivao je Sarajevski cvjetnik od 1868.
do 1872. godine i svojom djelatnos¢u sacuvao je veliki broj
podataka iz naSe proslosti. Svaku kulturnu djelatnost u tadasnjoj
Bosni 1 Hercegovini popratio je sa velikim simpatijama, bez obzira
u okviru koje se nacije ona odvijala. Posebno se zalagao za
otvaranje Skola i izvornu narodnu umjetnost, te spada u zapazenije
kulturno-prosvjetne radnike u BiH, u drugoj polovini devetnaestog
vijeka. Ovaj natpis o opismenjavanju odraslih spada medu
najstarije podatke o institucionalnom organiziranju obrazovanja
odraslih u Bosni i Hercegovini.

Iste zasluge, u oblasti novinarstva, ali i u oblasti filologije,
imao je novinar Milo§ Mandi¢, urednik Bosanskog vjestnika i
Bosne, te autor prvih domacih udzbenika u BiH za srpske skole
Bukvar, Citanka i Istorija, koji su smatrani prvim dosljedno
Stampanim udZbenicima novim pravopisom.'’

U skolama (konfesionalnim) za svaku vjeroispovjest vjerski
predmeti bili su najvazniji, a nastavni planovi, stupanj Skole i cilj
nastave pojedinih predmeta bili su razliciti. Pohadanje nastave bilo
je neredovno (uglavnom su isla muska djeca), a nastavni kadar nije
bio dovoljno struc¢an. Postojale su hrvatske, jevrejske, muslimanske
i srpske Skole. Pjevanje, kao jedina muzicka Skolska aktivnost, bilo
je neobavezan predmet, a tematika pjesama bila je vezana za
vjeroispovjest.'®

17" Papi¢, Mitar, Tragom kulturnog nasljeda, str. 70 -76.
'8 Svaka konfesija je u svojoj $koli njegovala napjeve koji su vezani za konfesiju
i oni su po svom sadrzaju spadali u oblast muzike. U muslimanskim $kolama
ovaj oblik muziciranja nalazi se pod nazivom ,,ucenje®.

277



Skole su pohadala uglavnom djeca srednjeg staleza (trgovaca
1 zanatlija), a imu¢niji dio stanovnistva bio je u prilici da posalje
svoju djecu na Skolovanje u vece gradove 1 u inostranstvo.
Kulturnu infrastrukturu bosanskog drustva cinile su institucije
novog islamskog Skolstva: mektebi (pocetne vjerske skole),
medrese (uciliSte srednjeg ranga, ponekad i u rangu univerziteta),
tekije (mjesto gdje se dervisi sastaju, mole Bogu i raspravljaju o
pitanjima vjere, kulture i knjiZzevnosti), hanikasi (tekije sa
internatom za derviSe), biblioteke, muvekithane (ustanove za
pracenje kalendara) 1 druge slicne ustanove. Katolicko 1
ortodoksno-pravoslavno crkveno Skolovanje ostvarivalo se u
Skolama koje su se nalazile uz samostane i manastire, u kojima
postoje temeljne Skole i prepisivacke radionice, te sinagoge, gdje su
se Zidovi bavili njegovanjem rabinske knjizevnosti i kabalistike.

Vise skolovanje su razliite konfesije nastavljale u razli¢itim
drzavama, sa razli¢itim civilizacijskim obiljezjima. Tako su
muslimani Skolovanje nastavljali uglavnom u Istambulu, Meki,
Medini, Kairu i Samarkandu, katolici u Italiji, Austriji 1 Ugarskoj, a
pravoslavci na Atosu i u Rusiji.

Na ovaj nacin su Skolske institucije iz Bosne bile u vezi sa
vjersko-prosvjetnim, kulturnim i nau¢nim centrima u Istambulu,
Alepu, Meki, Medini, Jerusalemu, Padovi, Asisu, Ostrogonu, Atosu
i Kijevu, te se Bosna u specificnom smislu mogla smatrati dijelom
tadasnjeg kulturnog svijeta Europe, Bliskog i1 Srednjeg Istoka.
Vazno je istaknuti da su u medresama, samostanima i manastirima
djelovali brojni prepisivaci znacajnih djela iz klasicne teoloske,
pravne, umjetnicke i znanstvene literature."

Ono S§to je bila jedna od karakteristika Skolstva u Bosni u
ovom periodu jeste da je Skole pohadao mali broj djece, a
nepismenost i neprosvijecenost je bila posebno izraZzena u seoskim
sredinama. U ruralnim dijelovima Bosne je doslo do dugogodisnje
ekonomske 1 kulturne stagnacije.

Skolske ustanove u Bosni su, uglavnom, otvarane uz vjerske
objekte, dok su ucitelji naj¢esce bili svestena lica. Tako je 1 nastava
pjevanja, u Skolama u kojima se pjevanje prakticiralo, bila u
neposrednoj vezi sa vjerskim ucenjima i sadrzajima:

- hrvatsko stanovniStvo je otvaralo Skole najceSée pri
samostanima, a ponekad i u privatnim stanovima; osnovne Skole

' Na taj na¢in se §irila i jadala slozena, multilateralna i tolerantna bosanska
duhovna realnost, koja je postala vjekovna tradicija i historijska vrednota BiH.

278



Filozofija, kutura, umjetnost

milosrdnih sestara u Sarajevu, Mostaru, Derventi, Livnu i Banjoj
Luci imale su vaznu ulogu u prosvjeéivanju naroda, a pjevanje kao
predmet uvedeno je 1876. g, kada su pocele ponovo sa radom
pucke Skole;

- jevrejsko stanovnistvo je bilo malobrojno, pa su imali i mali
broj Skola; skole (pocetne) su se zvale meldar i pohadala su ih samo
muska djeca, dok su ucitelje zvali hodzama;

- muslimansko stanovni§tvo pohadalo je sibjen/sibjan-
mektebe (pocCetne mektebe), u kojima se stjecalo osnovno
obrazovanje, dok je pjevanje kao oblik muziciranja bilo pod
nazivom ,ucenje” u okviru vjeronauka; ucitelji su bili imami ili
hodze i mualimi (svrSeni ucenici medrese);

- srpsko stanovniS$tvo otvaralo je Skole uz pomo¢ crkvenih
op¢ina; neki podaci ukazuju na praksu pojedinih ucitelja, koji su
samoinicijativno, uz fizicke aktivnosti, radili i pjevanje na izletima,
a jedan od njih bio je i Andro Pavasovi¢ iz Dalmacije, koji je u
pravoslavnu mostarsku Skolu unio novi duh i priblizio nastavu
ucenickim interesima; 1 u Pakonickoj Skoli u Sarajevu (1870) ucilo
se pjevanje.

Do druge polovine 19. stolje¢a ucitelji su bili kaluderi,
svecenici, bogoslovi, manastirski daci, trgovci, zanatlije i svrSeni
daci osnovnih $kola. Zenska djeca pohadala su posebne $kole.
Najpoznatije su bile skola Stake Skenderove (1858.g.) i Skole mis
Adeline Pavlija-Irbi i mis Mekenzijeve.”

Engleskinje Mis Adelina Pavlija-Irbi i Mis Mekenzi su u
Sarajevo dosle (po drugi put) 1866. g. i odmah po dolasku pocele
pripremati osnivanje zavoda za Skolovanje zenskog podmlatka.
Ova Zenska skola je pocela sa radom 1869. g., uz finansiranje iz
Engleske 1 znatnu podrsku tadasnjeg pruskog konzula u Sarajevu
Ota Blaua. U pocetku su kao uciteljice radile pruske dakonice, a
poslije njih uditeljica iz Beograda Sara Pani¢ i1 ucditelj Simo
Cajkanovi¢ iz Sarajeva.

Ova skola je bila otvorena za djecu svih konfesija, ali su je
uglavnom pohadala djeca iz pravoslavnih porodica, te se u
izvjestajima o Skolstvu iz ovog perioda navodila kao srpska Zenska
Skola. U periodu poslije 1875 .g. $kola je zatvorena, a zanimljivo je
da je nekoliko ucenica ove Skole otislo na daljnje Skolovanje u

2 Prema Mitru Papi¢u upravo osnivanje mis Irbijinog zavoda podstaklo je fra
Grgu Marti¢a da trazi od Zagreba Casne sestre da bi otvorile $kolu za zensku
katolicku skolu, Sto je i u¢injeno 1871. g.

279



Prag, te su neke od njih kasnije, u ponovno otvorenoj skoli, radile
kao uciteljice.

Prije ponovnog otvaranja Skole u Sarajevu mis Irbi je u
okolini Bosanskog Petrovca osnovala 4 skole: Unac, Koleni¢,
Vocenica 1 Bjelaj. U Sarajevu je obnovila svoju djelatnost od 1879.
do 1911. godine, a Zavod koji je otvorila vremenom se razvio u
srednju Skolu, u trajanju od 8 godina. Osnovnu Skolu su Cinila prva
Cetiri razreda, djevojacku Skolu peti razred, a uciteljsku Skolu
posljednja tri razreda. U nastavnoj osnovi Skola za zensku djecu
bilo je zastupljeno i crkveno i notalno pjevanje.

Mis Adelina Pavlija-Irbi je u Bosni djelovala 45 godina, a
njena djelatnost nije bila samo kulturno-prosvjetna, nego i
socijalno-humana. Poslije njene smrti (1911) ovaj Zavod je
zatvoren.

Prema dostupnim podacima vezanim za srednje Skole, one
nisu, osim bogoslovija, imale pjevanje u nastavnoj osnovi, ali je
muzika bila prisutna u okviru ispita na kraju godine, kada je poslije
saop¢avanja rezultata odrzavana sveCanost na kojoj su ucenici
pjevali.

Kulturna djelatnost za vrijeme osmanske uprave

Za razvoj muzi¢ke djelatnosti u ovom periodu veoma je
vazna djelatnost prvih crkvenih pjevackih drustava kao preteca
gradanskih pjevackih drustava. To su druStva Donjotuzlansko
srpsko crkveno pjevacko drustvo osnovano 1866. godine, Kosaca u
Mostaru, koje je osnovano 1873. godine, a djelovalo je pod
okriljem crkve kao crkbeni zbor 1 Srpsko-pravoslavno crkveno-
pjevacko drustvo u Gracanici, koje je osnovano 1877. godine. Ovo
druStvo je osnovao i bio njegov prvi horovoda ucitelj srpske
narodne $kole Makso Todorovi¢.”!

Osim djelatnosti prvih pjevackih drustava, vezanih za
katolicko i pravoslavno stanovniStvo, medu BoSnjacima se oblici
popularne zabave u pocetku osmanske uprave uglavnom
nastavljaju na tradiciju kulturno-zabavnog zivota, a koja je u XV
stolje¢u postepeno uvedena u Bosnu, posebno medu gradskim
stanovniStvom 1 vlastelom. Muzika je bila sastavni dio Zivota u
utvrdenim gradovima s vojnom posadom, u kojima su djelovale i
specijalne muzi¢ke grupe. U sastav ovih grupa ulazili su najcesce

2l Ferovi¢, dr. Selma, Teorija i praksa muzickog vaspitanja i obrazovanja u
BiH, Sarajevo, 1991. g., str. 15.

280



Filozofija, kutura, umjetnost

slijede¢i instrumenti: talambasi, svirale, zurne, zile i borije, te,
nesto rjede, trempe i Campare.

Pored djelatnosti prvih pjevackih drustava, ¢iji je rad vezan
za gradove, u ovom periodu se kulturni i muzicki zivot odvijao na
specifican nacin 1 u seoskim sredinama. Na selu su u to vrijeme
postojali razni oblici ,,etnodramskog teatra®, koji su se manifestirali
u vidu narodnih obifaja, a u vezi sa godiSnjim dobima i
poljoprivrednim radovima (koledarske i kraljicke pjesme, ladarice,
dodole i s1).”> Veéina ovih obicaja potjeée jo§ iz paganskih vremena
1 katolicka 1 pravoslavna crkva su ih kristijanizirale, te vezale za
pojedine vjerske praznike. U selima sa muslimanskim Zzivljem ovi
se obicaji sa procesom Sirenja islama gube, te su stari obicaji, u
skladu sa islamskim propisima, zamijenjeni dovama.

U islamskom obredu muzika nalazi svoj izraz u pozivu na
molitvu — ezan, koji mujezin uci sa minareta, zatim u ucenju
Kur'ana (tedzvid), u objavi smrti (salla), prizivanju BozZijeg
blagoslova Muhammedu a.s. (salavat), pomenu na mrtve (tevhid), u
proslavama u cast rodenja Muhammeda a.s. (mevlud), molitvi za
kisu (kiSna dova), derviskom obredu (derviski zikr), te u islamskim
svadbama.” Stare obicaje paganskog porijekla muslimani su
zamijenili dovama uspavanke ili dove pred spavanje, dove poslije
jela, hajr-dove (blagoslov), bed-dove (prokletstvo), te hafiske dove.
Temeljne karakteristike islamske muzike su fenomen ,,makama®,
melodijskih modela, ritam ,ika“, samostalni ritmicki tipovi i
orijentalni ,,tahsin® ukraSavanje melodije.** Kao simbol novog
muzic¢kog Zivota gradova Bosne i Hercegovine, prvenstveno medu
muslimanskim stanovni$tvom, upotrebljavan je tipi¢ni gradski
instrument saz, kao nacionalni instrument Muslimana koji se
koristio na sijelima, svadbama, aSiklucima, tefericima i drugim
manifestacijama veselja 1 slavlja. Pri Cisto vjerskim sveCanostima i
manifestacijama zalosti nije se upotrebljavao ni saz, niti bilo koji
drugi instrument, kao ni instrumentalna muzika uopce.

Kada govorimo o hrvatskom stanovniStvu, dostupni materijali
ukazuju na zivu djelatnost na podru¢ju duhovne muzike uprkos
poteskocama finansijske prirode, u samostanima u Sarajevu,
KreSevu 1 Kraljevoj Sutjesci. Franjevci su bili muzicki veoma

2 Imamovi¢, dr. Mustafa, Historija Bosnjaka, Sarajevo, 1993-1996. g., str. 203.
2 Zubovié, mr. Alma, Muzika Bosnjaka u Bosni i Hercegovini u doba turske
uprave, magistarski rad, Sarajevo, 1999. g.

2 Zubovié, mr. Alma , navedeni rad

281



obrazovani, pa su ¢esto komponirali 1 izvodili svoja djela, pri cemu
su orgulje imale znacajnu ulogu. Njegovali su crkveno i narodno
pjevanje, posebno gregorijanske napjeve, misne napjeve, te
narodne popijevke Franje Kuhaca, koje su smatrane vrijednim
djelom u oblasti svjetovne muzike.”” Medu mnogim obredima u
katolickoj muzickoj praksi, gdje muzika ima istaknutu ulogu, u
praksi bosanskih franjevaca posebno je interesantna Missa
quotidiana, koja se prenosila usmenom predajom.”® Franjevci su
poducavali djecu u sviranju na klaviru i orguljama.”’ U
bogoslovskim Skolama i bogoslovijama bila je posvecena paznja
crkvenom pjevanju — pojanju.

U kulturnom Zivotu Bosne 1 Hercegovine za vrijeme
osmanske uprave doSlo je do promjena u nacinu izvodenja i
karakteristikama tzv. masovnih oblika zabave. NekadaSnje ulicno
pozoriste po bosanskim gradovima, u kojemu su ucestvovali razni
glumci 1 zabavlja¢i (kao bufoni, histrioni, ,stovrazi i drugi),
zamijenili su u osmansko doba, sa istom ulogom i sli¢nim stilom
zabave, razni ,,pehlivani®, koji su dolazili sa Istoka. Vec¢ se
sredinom XV stolje¢a u raznim izvorima pominju osmanski Turci
kao wvjeStaci 1 zabavljati. Tako je 1452. godine zabiljezeno
gostovanje u Dubrovniku nekog turskog madioni¢ara. Mnogi
glumci 1 sviraci gostovali su u Dubrovniku, jer su ih slali bosanska,
posebno humska, vlastela i visoki osmanski vojno-upravni
¢inovnici u Bosni.*®

Kako je pozoriste, sa stanovista islamskih propisa, smatrano
nedolicnim neke od druzina (kao ona Ali-bega Pavlovi¢a) su
nestale, te su, kada je u pitanju muslimanski zivalj, ostali pehlivani

2 Ferovi¢, dr. Selma, Teorija i praksa muzickog vaspitanja i obrazovanja u
Bosni i Hercegovini, Sarajevo, 1991. g, str.13.

% Prema izvoru: Ferovié, dr. Selma, Muzicka / glazbena kultura 1, udzbenik za I
razred gimnazije, Sarajevo, 2003. g, str. 71, veoma zanimljivi i dragocjeni podaci
o Missi quotidiani pronadeni su u radu prof. dr. Vinka Krajtmajera, Missa
quotidiana u Bosni i Hercegovini, koji je prvi objavio posebnu praksu bosanskih
franjevaca.

" Posebno se istice uloga fra Angje(l)a Nuia, koji je zapodeo praksu
poducavanja djece u sviranju misa i drugih hrvatskih pjesama, te pjevanju uz
klavir.

% Spominje se posljednji bosanski krajisnik Isa-beg Ishakovié, koji je u
Dubrovnik (1461) poslao svoje dobosare, zatim Ahmed-beg ¢ehaja, koji je 1466.
g. poslao pet sviraca koji su zabavljali DubrovcCane, te neki ZambaSa sa
druzinom, kojeg je poslao hercegovacki sandzak-beg i koja je bila i nagradena od
strane dubrovacke vlade.

282



Filozofija, kutura, umjetnost

kao profesionalni zabavljac¢i. U Bosni u vrijeme Osmanskog
carstva veliku je popularnost uzivalo tursko Pozoriste sjenki, koje
se prema glavnom junaku Karadozu i zvalo jednostavno Karadoz.
Figure u predstavi su pokretane pomocu konca, a predstava i likovi
su oslikavali socijalni kontekst i etos carstva, koje se prostiralo na
tri kontinenta 1 ¢ije se stanovniStvo sastojalo od razlicitih
nacionalnosti, vjerskih i etnickih grupa. Ovo pozoriste je egzistiralo
sve do 1930. godine, kada se pojavljuju zvucni filmovi i nove vrste
zabave, pozoriSta i igre.

Muzicki Zivot se u periodu osmanske uprave kod domaceg
stanovnistva uglavnom razvijao u okviru svake pojedine konfesije.
Ve¢ smo spomenuli muzi¢ku djelatnost fra Angjea Nuica i njegovo
poducavanje ucenika sviranju 1 pjevanju, te ucitelja Andru
Pavasovi¢a iz Dalmacije. Kao upravitelj i glavni nastavnik
Banjalucke blagoslovije u periodu od 1867. do 1869. godine
djelovao je Vaso Pelagi¢ 1 u tom periodu njegovog pedagoskog i
kulturnog djelovanja zabiljeZzeno je da je pjevanju bila posvecena
velika paznja.”

Pjevanje se u nastavnoj osnovi nalazilo i u Mis Irbinom
zavodu za Zensku djecu. Svi navedeni muzicki 1 pedagoski
djelatnici predstavljaju klice muzicke pedagoske djelatnosti u BiH.

Amaterska muzicka djelatnost u osmanskom periodu

Osim pedagoske muzicke prakse u periodu osmanske uprave
razvijala se 1 amaterska muzicka praksa, a njegovali su je ljudi
koji su svoju izrazenu potrebu za muziciranjem ostvarivali kroz
samostalno ili grupno muziciranje i time znatno obogatili ne samo
kulturni zivot bosanskohercegovackog stanovniStva i Osmanskog
carstva uopce, nego i dali znacajan doprinos muzickoj tradiciji.

Iz mnogih pisanih izvora moguée je zakljuciti da je djelatnost
tekije veoma komplesna i da je u njenim obredima i1 ceremonijama
muzika zauzimala znacajno mjesto. Naveli smo samo neke od
derviskih redova:

— u derviskom redu mevlevija starjeSina sviraca
Mevlevijske tekije u Sarajevu bio je kaligraf dervis
Mustafa, a u tekiji se pjevao i1 hvalospjev Pejgamberu uz
naj, sa posebnom lozom za pjevace 1 mjestima za
sluSanje;

¥ Ferovi¢, dr. Selma, Teorija i praksa muzickog vaspitanja i obrazovanja u
BiH, Sarajevo, 1991. g, str. 14.

283



— u derviskom redu halvetija, u Halvetijskoj tekiji u
Blagaju, u popisu inventara spomenut je 1 polovan
muzicki instrument zil;

— u opisu grada Cajni¢a (iz 1664) i Gazi Murad-babine
basc¢e s bektaSijskom tekijom spominje se da dervisi
izvode muzicke tacke divnim melodijama i da u svako
doba razne grupe prireduju koncerte, odnosno muzicke
sastanke poput Huseina Bajkare, te da muzika
upotrijebljena na ovaj nacin jeste odraz prirode reda i
posebne atmosfere skupnih obreda.

Kao sviraci, koji su dva puta sedmic¢no priredivali koncerte
pod nazivom Sohbet-halve, svirali uz naj i pjevali sevdalinke
(1780/81), spominje se i jedna skupina mladih kadija/efendija:
Hadzimusi¢ Abdulah - efendija, Alikadi¢i, Kuravija (zet muftije),
Cemerli¢, Abdurahman Pinjo, Salih-aga Pinjo, Lutfulah Cur¢i¢,
Muteveli¢, Sulejman Ablagija, Ismail Handzi¢, Fazli¢, Cigi¢ i
Dukatar, zatim instrumenti svirale 1 tambure, te svira¢ baba Aljja,
bubnjevi na kojima su mladi¢i svirali slicno kao sviraci ostalih
konfesija na dobosu, saz i svira¢ Mehmed-basa Tambur (koji je i
pravio sazove), naj i svira¢ Vrljika, tambura i svira¢ Mustafa-baSa
Kafedar, svira€ 1 pjeva¢ narodnih pjesama Salih Smailagi¢, pjevac
bosanskih narodnih pjesama Berber Jasar, pjeva¢ Mula Mustafa
Dugali¢, koji je pjevao ,nabozne“ pjesme i1 svirao saz i Mujo
Delija, koji je pjevao seoske pjesme.”” Ova imena u ono vrijeme
bili su amateri u danaSnjem smislu te rijeci 1 kako su poducavali 1
druge ljubitelje muzike, za njih mozemo re¢i da su bili jedna vrsta
pedagoga u Sirem smislu te rijeci.

Godine 1864. na inicijativu DZevdet-paSe, a u Cast razvijanja
zastave prve bosanske pukovnije, kapetan muzike/kapelmajstor
Fuad-aga, koji je smatran za vrlo vjeStog kada su u pitanju
bosanske melodije, komponovao je bosanski vojnicki mar§ u duhu
bosanske melodije 1 uz rije¢i fra Grge Marti¢a, te uvjezbao
muzikante, koji su uz muziku 1 jednoglasno pjevali (muzika je
komponovana prema pjesmi Neka se hrusti Saka mala).

Pjeva¢ Ahmed Isakov Semi¢ iz Rotimlja kod Mostara
govorio je da zna 150 pjesama napamet, a jedna od njegovih
pjesama okarakterisana je kao najdulja i najljepsa od svih do tada
tiskanih guslarskih pjesma naSeg slavenskog naroda na Balkanu.

30 Zubovié, mr. Alma, Muzika Bosnjaka u Bosni i Hercegovini u doba turske
uprave, magistarski rad, Sarajevo, 1999. g.

284



Filozofija, kutura, umjetnost

Na podru¢ju Cazina kao najpoznatiji pjeva¢ prve polovine XIX
stoljeéa spominje se Cerim Caji¢, koji je znao 366 pjesama, a
porodi¢nu tradiciju nastavili su i sin Mahmut 1 unuk Mase.

U ovom periodu je djelovao i veliki broj sazlija. U Sarajevu
su djelovali: Hadzi Junuz Ekmi¢, koji se bavio kaligrafijom 1 znao
lijepo ,kucati“ na sazu, Mustaj-beg Cuéak, Muhamed-aga Zildzo,
Ibrahim-aga Nunija Bajraktarevi¢, Mujaga Zlatar, Hamdija
Hadzihalilovi¢, Camilaga Cadro, Ahmetaga Jasika, Edhemaga
Sulejmanovic¢ 1 Salih Hodzi¢-Tabace. U Brékom su djelovali Ramo
Abidovi¢ 1 Be¢ir Pehlivan, a u Stocu: Ahmetaga Heko, Ibrahim
Letri¢, Avdo Roki¢-Grk, Muhamed-beg Jasarbegovic¢-I¢ibeg,
Ahmet Relja, Mumin Roki¢, Osman Basari¢, Ibro Sabié—Pajdaé i
Bec¢o Muratovic.

U isto¢noj Bosni, u karaulama pokraj Drine, bilo je mnogo
muslimanskih pjevaca iz raznih krajeva Turske, posebno iz Bosne i
Hercegovine (u jednom bataljonu je bilo 10-15 pjevaca-guslara na
hiljadu momaka), a posebno se spominje Husein Kari¢ Kordun, kao
pjeva¢ uz gusle, koji je pjevao starije muslimanske pjesme sebi,
porodici, komsijama i gostima, ali nije htio pjevati po kafanama, jer
nije Zelio da ga smatraju profesionalcem. Jo§ je bio poznat i otac
Stanka Brkica, koji je pjevao i znao oko 50 pjesama. Pjeva¢ Smaié
iz okoline Tuzle pjevao je uz tamburu s dvije Zice, a bili su poznati
u to vrijeme i pjevaci: Fejzi¢ Fejzija iz okoline Gorazda, Dianja
Bego, koji je bio bajraktar Dedage Cengi¢a, Arif Hajdarevi¢ i
Adem-beg Cengié, koji su pjevali uz gusle, te Mustafa Zaptija i
Ibrahim Vrabac. *'Pomenuta imena, osim znacaja za njegovanje i
oCuvanje narodne muzicke tradicije, 1 u svjetlu muzicke
pedagogije, takoder, imaju znacaj, jer su animirali interes sredine u
kojoj su djelovali za muzicku djelatnost.

U periodu osmanske uprave, kao posljedica sveukupnog
zivota bosanskohercegovackih gradskih sredina, te kao muzicko-
literarni izraz tada$njeg poimanja Zivota i umjetnosti i svojevrsni
,memoarski lirski zapis“, nastala je bosanska gradska pjesma -
sevdalinka. Ova muzi¢ko-poetska forma nastala je dijelom na
osnovama islamske kulture i tradicije, a ishodiste joj je bila gradska
sredina.’

31 Zubovi¢, mr. Alma, navedeni magistarski rad.

32 Karata-Beljak, mr. Tamara, Sevdalinka - melopoetski  oblik
bosanskohercegovacke gradske sredine, magistarski rad, Sarajevo, mart/ozujak
2002.g.

285



Sevdalinka kao lirska ljubavna pjesma nastala je u bosansko-
muslimanskoj gradskoj sredini, za podlogu je imala bosansku lirsku
narodnu pjesmu, koja je u urbanoj bosnjackoj sredini pretrpjela
izraziti utjecaj orijenta. Sevdalinka se pjevala u raznim prigodama i
na raznim mjestima, izmedu ostalog i na teferi¢ima 1 sijelima, a
prema nekim izvorima izraz turija prevoden je terminom
sevdalinka.”

U to vrijeme su postojali i profesionalni pjevaci sevdalinki,
koji su opjevali ljepotu djevojaka ili Zena, koje nisu bile nepoznate
nego posve odredene osobe, kao i stvarne dogadaje iz zivota tog
vremena, tako da je ustanovljeno da sevdalinke u svojoj osnovi
sadrze i konkretno lokalno-vremensko obiljezje, kao dio lokalne
hronike.

Pionirski koraci melografije

Za ocuvanje bosanskohercegovacke narodne tradicije, jer su
bosanske narodne pjesme istrazivali i zapisivali, veoma su zasluzni
Julije Bajamonti, Franjo Kuha¢ i Ludvik Kuba

Julije Bajamonti, bio je lije¢nik 1 kompozitor, Cije se
interesiranje za narodnu poeziju ocituje u sacuvanim djelima
Pjesma travljanskih djevojaka, Pjesma janjicara i Pjesma kadija.
Napjevi koji su sacuvani nemaju veliki znacaj za etnomuzikologiju,
koliko je vazna Cinjenica da je to bio prvi i usamljeni primjer
melografskog rada u BiH.*

Franjo Kuha¢ je bio folklorista koji je istrazivao ,,pucku
glazbu“ i zapisivao je u okviru svojih pet knjiga (u prvoj knjizi
Juzno-slovenske narodne popievke od ukupno 400 pjesama iz
juznoslavenskih krajeva 28 je bilo iz BiH, u drugoj knjizi 21, u
tre¢oj 27, u Cetvrtoj 15 1 u petoj 10). U nasim krajevima boravio je
pred sami kraj osmanske uprave.

Trec¢i u ovoj grupi onih muzickih djelatnika koji su obiljezili
pionirske korake melografije u naSoj zemlji bio je Ludvik Kuba,
koji se bavio slikarstvom, spisateljstvom, muzikologijom i

33 Isto, str. 37.
3* Verunica, mr. Zdravko, ,,Poceci melografskog rada i prve obrade narodnih
pjesama iz BiH“, Zbornik radova Muzicke akademije u Sarajevu, Sarajevo,
1988. g., str. 6.

286



Filozofija, kutura, umjetnost

melografijom. Knjigu o Bosni i Hercegovini uradio je posljednju
ove vrste, u svojoj 75. godini Zivota.*

Utjecaj evropske muzike na tursku muziku

U okviru Otomanskog carstva njegovala se vojna muzika
otomanskih janji¢ara (Sultanovih elitnih trupa), koja je imala
znacajan utjecaj na evropske kompozitore 18. i 19. stoljeca. Njihovi
orkestri zvali su se Mehter i Cinili su ih uglavnom udaraljke (Cinele,
bas bubnjevi, kotlasti bubnjevi i1 zvona), koji su kasnije
modificirani 1 inkoporirani u simfonijske orkestre u Evropi do te
mjere da se udaracke sekcije orkestra u naS§em vremenu povremeno
nazivaju ,,turska sekcija*.*®

Iako utjecaj evropske muzike na tursku muziku uopce nije
bio veliki, ipak je postojao i pridavao mu se znacaj. O tome
svjedoCe gostovanja evropskih orkestara na Otomanskom dvoru, te
gradnja 1 postavljanje orgulja engleskog graditelja Thomasa
Dallama u sultanovoj palaci (1599) na zahtjev kraljice Elizabete I.
Dva stolje¢a poslije (1794) u Britaniju je stigao prvi turski
ambasador Yusuf Agah Efendi i u njegovu cast je komponovan
veliki mars, iste godine objavljen u Londonu.

Evropska muzika je dobila ozbiljniji tretman na otomanskom
dvoru 1826. godine, kada su janjicarske trupe abolicionirane sa
svojim orkestrima, a zamijenjeni su vojskom u evropskom stilu.
Angazirani su afirmirani kompozitori, medu kojima i Giuseppe
Donizzeti, brat Geatana, za direktora vojne muzicke skole (Muzika-
va-Humayun) - 1828. godine, organizirana su koncertna putovanja i
gostovanja vaznih kompozitora i muzicara tog vremena, izmedu
ostalih i Franza Liszta, a i mnogi evropski kompozitori, kao
Donizetti, Liszt i Callisto Guatelli, komponovali su marSeve u Cast
sultana. Za kompoziciju Grand Marche Paraphrasw Liszt je
nagraden ordenom - NiSan Iftihar, dok je Rossini za mar$ u cCast
sultana Abdulmedzida dobio Orden od Sultana.

Poslije Donizzetija, kao njegov nasljednik, djelovao je
Italijan Callisto Guatelli, takoder PaSa, koji je bio dirigent
italijanske operske grupe u Naum Teatru u Istambulu, a njegov
Azizye mars postao je Mars-i Sultani (Imperijalni mars Sultana

% Ludvik Kuba je djelovao u periodu austrougarske uprave i izmedu dva
svjetska rata i ovdje ga spominjemo jer je njegova djelatnost u uskoj vezi sa
prethodna dva muzikologa i melografa.

%% Mehter je perzijska rije¢ koja zna¢i muziéar, ¢lan vojnog orkestra.

287



Abdulaziza). U to vrijeme, kao kompozitori, su djelovali: Sultan
Abdulaziz, koji je komponovao klavirsku kompoziciju Poziv na
valcer (objavljenu u italijanskoj izdavackoj kuéi F.Lucca iz
Milana) i kratke klavirske kompozicije i Sultan Murat V, koji se
smatra najve¢im kompozitorom evropske muzike medu
otomanskim sultanima. Komponirao je, uglavnom, za klavir: polke,
mazurke, valcere 1 kvardile. Od 1876. g. (nakon samo tri mjeseca
sultanata) pa do smrti (1904) bio je zatoéen u Paladu Ciragan i nije
prestao komponovati, a djela nastala u ovom periodu posvetio je
svojoj porodici i prijateljima.

Posebno znacajno jeste da se u ovom periodu pojavila i prva
zena kompozitor 1 to supruga Omer-pase, koji je bio glavni
komandant Otomanske vojske za vrijeme Krimskog rata, a
porijeklom je bio iz Hrvatske (zvao se Mahalija Latas). Supruga
Omer-pase je potjecala iz Madarske, zvala se Ida, a kasnije, po
udaji, prihvatila je ime Zulejde Omer-pasa. *” Ova kompozitorka je
bila, prije udaje, ucenica Czerny-ja u Becu. Komponirala je
marseve, a jedan od njih je objavljen u casopisu The Illiustrated
London News (13. januara 1855).

O popularnosti i znacaju koji se pridavao evropskoj muzici na
otomanskom dvoru govori i ¢injenica da su i Donizetti i Guatelli za
svoje zasluge dobili titulu pase.

LITERATURA

Basagic¢-Redzepasi¢, Safvet beg (Mirza Safvet.), Kratka uputa u
proslost Bosne i Hercegovine (od g.1463-1850.), Cirih:
Matica Bosnjaka, 1994.

Baseskija, Mula Mustafa Sevki, Ljetopis (1746-1804), Sarajevo:
Veselin Maslesa,1987.

Besarovi¢, Risto, Iz kulturne i politicke istorije Bosne i
Hercegovine, Sarajevo, 1966.

Cehaji¢, Dzemal, Derviski redovi u jugoslovenskim zemljama sa
posebnim osvrtom na Bosnu i Hercegovinu, Sarajevo:
Orijentalni institut, 1986.

37 Povodom proslave 45 godina Muzi¢ke akademije u Sarajevu u Narodnom
pozoristu u Sarajevu je, 20.aprila 2000.g., odrzan koncert Kamernog orkestra
Muzicke akademije, pod ravnanjem turskog dirigenta dr. Emre Aracia, koji
djeluje jos i kao kompozitor i muzikolog u Londonu, gdje je osnovao Akademiju
osmanlijske dvorske muzike. Na koncertu su izvodena djela osmanske dvorske
muzike, izmedu ostalih i kompozicije Zulejde Omer-pasa Mars i Mars Tchitate.

288



Filozofija, kutura, umjetnost

Dzaja, Srecko M, Svijet politike 1 franjevastvo u Europi 14.
stolje¢a, u: Karamati¢, M. (ur.), Zbornik radova. Znanstveni
skup «Sedam stoljeca bosanskih franjevaca 1291-1991»,
Sarajevo, 18-20.04.1991., Samobor: Franjevacka teologija -
Sarajevo, 1994.

Dzambo, Jozo, Povijest mentaliteta - jedan historiografski pristup
fenomenu bosanskog franjevastva, u: Karamati¢, M. (ur.),
Zbornik radova. Znanstveni skup «Sedam stolje¢a bosanskih
franjevaca 1291-1991», Sarajevo, 18-20.04.1991., Samobor:
Franjevacka teologija — Sarajevo, 1994.

Hadzihuseinovi¢, Salih Sidki Muvekkit, Tarih-i Bosna - Povijest
Bosne (11 2), Sarajevo: El-Kalem, 1999.

Hadzijahi¢, Muhamed, Islam i Muslimani u Bosni i Hercegovini,
Sarajevo, 1977.

Ferovi¢, Selma, Muzicka kultura / II razred gimnazije, Sarajevo:
Sarajevo Publishing, 2004.

Ferovi¢, Selma, Teorija i praksa muzickog vaspitanja i
obrazovanja u BiH, Sarajevo: Veselin Maslesa, 1991.

FEROVIC, Selma, Novi pristup muzi¢kom nasljedu BiH kroz
udzbenike, Nasa skola, 1996.

Imamovi¢ Mustafa, Historija Bosnjaka, Sarajevo: Preporod, 1997.

Jeleni¢, Julijan, Kultura i bosanski franjevci , 1, Fototip izdanja iz
1912, Sarajevo: Svjetlost, 1990.

Jeleni¢, Julijan, Kultura i bosanski franjevci, 11, Fototip izdanja iz
1915, Sarajevo: Svjetlost, 1990.

KreSevljakovi¢, Hamdija, Prilozi povijesti bosanskih gradova pod
turskom upravom, Sarajevo: Veselin Maslesa, 1952.

Lovrenovi¢, Ivan, Unutarnja zemlja - kratki pregled kulturne
povijesti Bosne i Hercegovine, Zagreb: Durieux, 1999.

Mahmud, Mustafa, Kur*an-pokusaj savremenog razmatranja,
Sarajevo: StarjeSinstvo Islamske zajednice, 1991.

Pandzi¢, Bazilije, Franjevacki misionari na Balkanu u tursko
doba«, u: Karamati¢, M. (ur.), Zbornik radova. Znanstveni
skup «Sedam stoljeca bosanskih Franjevaca 1291-1991«,
Sarajevo, 18-20.04.1991., Samobor: Franjevacka teologija -
Sarajevo, 1994.

Papi¢, Mitar, Tragom kulturnog nasljeda, Sarajevo: Svjetlost, 1976.

Pennanen, Risto Pekka, Rane sarajevske svirke - snimateljska
ekspedicija u Bosni 1908., Muzika, VII, 2003.

Pulji¢, Zelimir i Topi¢, Franjo, Kri¢anstvo Srednjovjekovne Bosne
- radovi simpozija povodom 9 stolje¢a spominjanja bosanske

289



biskupije /1089-1989./, Studia Vrhbosnensia — 4, Sarajevo:
Vrhbosanska visoka teoloSka skola, 1991.

Rizvi¢, Muhsin, Ogled o sevdalinki, /zraz, Sarajevo, 1969.

Tepi¢, Ibrahim, Borba Bosnjaka za autonoman polozaj Bosne i
Hercegovine u okviru osmanskog carstva u XIX stoljecu,
Nasa skola, XLII1,1996.

Verunica, Zdravko, Poceci melografskog rada i1 prve obrade
narodnih pjesama iz BiH, Zbornik radova. Sarajevo: Muzicka
akademija, 1988.

Zlatar, Behija, Bosna i Hercegovina u okvirima osmanskog carstva
/1463 - 1593./ : BiH od najstarijih vremena do kraja drugog
svjetskog rata«, Sarajevo, 1994.

Summary

The cultural and music pedagogical work in Bosnia and
Herzegovina during the Ottoman Authority was in accordance with
the basic characteristics and postulates of the Ottoman Empire. In
the conclusion we presented it more detailed than through other
historical areas because the already researched and presented
facts are meager and insufficient to get the adequate and accurate
presentation, at least in the context of the basis to easier following
and understanding of further music cultural and pedagogical work
development in Bosnia and Herzegovina. The Ottoman Authority in
these areas based its development and existence on the powerful
military, law, financial and administrative authority, as well as the
economic development which was displayed in building roads (in
the aim of increase of people and goods transport), which
enormously improved the planned development of the towns (with
active participation of the Ottoman State), with typical orient-
muslim appearance: mosques, karavan-saraj (buildings where
people, goods and cattle could stay and rest during their travel),
han ( building where people could stay for a night), hamami
(public bath), libraries, hospitals, waterworks, drinking-fountains,
musafirhana (a guest house), bridges, mektebi (Muslim primary
schools) and medresa (Islamic secondary and higher religious
school).

During the Ottoman Authority the pedagogical work was
realized in denominational schools where the religious subjects
had priority over the others. Singing was the only music school

290



Filozofija, kutura, umjetnost

activity as elective subject. The topic of the songs was related to
denomination. In Jewish schools (Meldar) and Muslim schools (
Sibjan Mektebi ), singing («learningx»- specific way of saying the
pray) was present as a part of religious teaching. In Croatian
schools, concerning the importance of music in religious
ceremonies, the Church-singing was regular and practiced at
schools which were the part of monasteries and later at public
schools, as a subject. In Serbian schools singing was practiced
periodically (depending on teacher attitude ). The mentioned
pedagogical work was almost related to male children.

At that time female children attended special schools: the
school of Staka Skenderova and the schools of Mis Adelina Pavlija-
Irbi and Mis Mekenzijeva. In these schools the choir-singing and
music reading were taught. Secondary schools, apart from
theological schools did not have singing on educational level, and
music was present only as a part of school celebrations at the end
of a school year.

During the Ottoman Authority we find the origins of the
singing-clubs in Bosnia and Herzegovina: Kosaca from Mostar and
Serbain-Orthodox Church- Singing Club from Gracanica with the
first choit-leader Makso Todorovi¢, a teacher. Along with the
cultural life of the cities, the rural cultural ambient was developed
in the form of so called «ethnodrama theatresy», which marked and
cultivated traditional customs in accordance with the seasons and
farm work (Koledarske and Kraljicke songs Ladarice i Dodole ) by
Catholics and Orthodox. In the Islamic ceremony, music was found
in the call for prayer- Ezan , in citing Koran-Tedzvid , in the
announcement of somebody’s death-Salla ,in asking for God
blessing- Salava, in memory to the deaths-Tevhid , in celebrations
in honour of the birth of Muhamed a.s.- Mevlud , in prayer for
rain-Kisna dova , in Islamic weddings and Dervish ceremonies-
Derviski zikr.

The basic characteristics of the Islamic music were:
phenomenian  «Makama» (melody models), rhythm «lkay
(independent rhythm types) and «Tahsiny (melody decorating in
oriental way). The Croats cultivated choir singing and folk singing:
Gregorijanske korale, Misne napjeve and Popjevke (types of songs)
of Franjo Kuha¢, and the Franciscans taught children playing the
piano and the organ. Missa Quotidiana was extraordinary
important and it was passed on beyond of mouth especially in the
practice of Bosnian Franciscans. Fra Angjeo Nuji¢ and Andro

291



Pavasovi¢ from Dalmatia, Vaso Pelagi¢c who enormously paid
attention to singing as headmaster of Banja Luka theological
school were famous for their music work.

The Turkish theatre «Shadows Theatre» was very popular
and it was named «Karadzozyaccording to the main hero
Karadzoz. This theatre where the figures were moved by the rope,
and the characters presented the features of the Ottoman Empire
existed untill the appearance of the talking film and new theatre
sorts of the 1930s.

The amateur music activity during the Ottoman Authority
was very rich and it was cultivated by the music participants who
had great necessity for playing music, regardless to their level of
music education. That is why the work of tekija was emphasised in
that period because in its ceremonies music had important role
especially among Dervish ranks: Mevlevije and Halvetije.

It is very important to mention that the rising of one of the
most famous forms of Bosnian music tradition- sevdlinka was
connected to Ottoman Period. Sevdalinka as Bosnian town song —
risen in a town surroundings, partly on the basis of Islamic culture
and tradition was sung on a different occasions and at different
places. The important role in the affirmation of this Bosnian lyrical
folk song containing all elements of the approaching life and art at
that time had the professional «sevdalinka» singers who sang
about real heroes and events. Thus sevdalinka presents the true
poetical part of the local chronicle.

Apart from the amateur musicians, mostly players and
singers, during the Ottoman Authority the bandmaster Fuad-aga's
compositional work was recorded. He composed the Bosnian
march («Hajde, hajde pod Bajrak» — Go,go under the Flag ), with
the lyrics of fra Grga Matic¢. This march ( even published in the
military Constantinpole’s newspapers ) in the spirit of Bosnian
melody, the musicians practiced not only to play but also to sing
unisonously. The activity of the pioneers of melography in Bosnia
and Herzegovina was very important because they researched and
recorded the Bosnian folk songs which are kept as the music folk
treasure. These pioneers were: Julie Bajamonti, Franjo Kuhac¢ and
Ludvik Kuba.

Even in the 16th century the influence of the European music
on the Turkish was evident. It was reflected in performing the
European orchestras at the Ottoman Palace, placing the English
designer Thomas Dalamma’s organ at the Sultan’s Palace. In

292



Filozofija, kutura, umjetnost

1599, performing concerts of the European eminent composers and
composing a great number of compositions, mostly marches (Liszt,
Donizzeti, Guatelli, Rossini) in the Sultan’s honour. Among the
Turkish composers the most important were: Sultan Abdulaziz and
Sultan Murat V as well as the first woman composer at the
Ottoman Palace (Omer-pasha’s wife) who originated from
Hungary. Her name was Ida, i.e. Zulejda which got after marriage,
and she mostly composed marches.

293



