
115

Lejla Sirbubalo

„DOMINIEREN ODER DOMINIERT […]WERDEN“
DER EINFLUSS DER HEIMATKUNSTBEWEGUNG AUF
DIE LITERARISCH KONSTRUIERTE FREMDE IN DER

DONAUMONARCHIE UM 19001

Schlüsselworte: Heimatkunstbewegung, Regional-Diskurs, Anti-
Moderne, Kolonialliteratur, Habsburgische Heimatliteratur

Ključne riječi: domovinski umjetnički pokret, regionalni diskurs u
književnosti, anti-moderna, kolonijalna književnost, habsburška domovinska
književnost

Abstract

Im vorliegenden Artikel soll ein kurzer Überblick über die
Heimatkunstbewegung, eine anti-moderne geistige und literarische Bewegung im
deutschsprachigen Raum (um 1900), geboten werden. Ideen und Konzepte dieser
anti-modernen Bewegung werden vorgestellt sowie der Zusammenhang bzw.
das Verhältnis der Heimatkunstbewegung und der Kolonialliteratur (deutscher
Provenienz) erörtert.AbschließendwirdaufdenEinflussderHeimatkunsbewegung
auf die Genese der Selbst- und Fremdbilder in der habsburgischen Monarchie
verwiesen.

  Sažetak

U ovom radu se pruža kratak pregled o tzv. „domovinskom
umjetničkom pokretu“ (Heimatkunstbewegung) – antimodernom
duhovnomiknjiževnompokretunjemačkoggovornogpodručja (oko1900).
Predstavljaju se ideje i koncepti ovog pokreta, nakon čega se raspravlja o
sponi ili odnosu između “domovinskog umjetničkog pokreta” i kolonijalne
književnosti (njemačke provenijencije). Naposljetku se razmatra utjecaj
ovog pokreta na genezu slike o sebi i tuđem u Habsburškoj monarhiji.

1 Der vorliegende Artikel stellt eine überarbeitete Zusammenfassung eines
Aspekts meiner im Juni 2010 approbierten Dissertation dar („Wie wir im 78er
Jahr unten waren […]“. Bosnien-Bilder in der deutschsprachigen Literatur).



116

1. Einleitung

Die Konstruktion des Regionalen in der Literatur der
Moderne erfolgte aus einem Unbehagen über die zunehmenden
gesellschaftlichen Veränderungen heraus sowie aus dem Wunsch
nach Verneinung der Modernisierungstendenzen und des damit
verbundenen Weltbilds.2 Die literarische Moderne stellte sich
nämlich allen neuen und vor allem großstädtischen „Anforderungen
der zivilisatorischen Moderne“, sowohl den inhaltlich-thematischen
und formalen als auch den ästhetischen Vorgaben, die in der
Wiener Moderne zur Konstruktion „zahlreicher ästhetizistischer
Bewegungen“ führte.3

Der „tiefgreifende gesellschaftlicheWandel seit demAusgang
des 19. Jahrhunderts, der mit den Stichworten Massengesellschaft,
Industrialisierung, Technisierung und Urbanisierung umrissen
werdenkann“undzudemsichaußerdemnationaleundinternationale
bzw. innerstaatliche Nationalitätenprobleme gesellten, wurde von
„vielen Beobachtern als Krise erfahren“, was zu neuen, um nicht zu
sagen, reaktionären Forderungen an die Gesellschaft, aber auch an
die Literatur führen sollte.4

1.2. Die Großstadt als „Ort der Dekadenz“

Die Urbanität bzw. die Großstadt, als Symbol und Resultat
des als bedrohlich empfundenen gesellschaftlichen Wandels, wurde
eng an die Literatur der Moderne geknüpft und als ihr Zentrum und
literarisches Experimentierfeld wahrgenommen.

2 Rossbacher skizziert zum Beispiel einige Aspekte der Moderne, hier
die Geldtheorie von Simmel (z. B. Aussagen zu zirkulierendem Geld zur
Verwirklichung des Lebensprinzips und zur persönlichen Freiheit, die die Stadt
biete etc.), die er dannmit denGegenargumentenderHeimatkunst konfrontiert.
Rossbacher, Karlheinz: Heimatkunst der frühen Moderne. S. 300-313. In: York-
Gothart, Mix (Hrsg.): Naturalismus, Fin de Siècle, Expressionismus 1890–1918.
Hansers Sozialgeschichte der deutschen Literatur vom 16. Jahrhundert bis zur
Gegenwart. Band 7. Carl Hanser, München und Wien 2000. S. 303ff.

3 Kramer, Andreas: Regionalismus und Moderne. Studien zur deutschen Literatur
1900–1933. Weidler, Berlin 2006 (= Amsterdamer Publikationen zur Sprache
und Literatur, Band 165). S. 12-15.

4 Ebd. S. 13.



117

Die städtische Industrialisierung und Internationalisierung,
die nicht nur die nationale und kulturelle Bevölkerungsstruktur
veränderte, sondern auch die literarischen Motive größtenteils
vereinheitlichte, verstärkten das Bedürfnis nach Identifikation
und Sicherheit, dem dann der Wunsch nach nationaler Identität,
AbgrenzungundEmanzipationentsprang.Angst,Verlusterfahrungen
sowie die als bedrohlich empfundenen Zentralisationsbestrebungen
und die vermeintliche Ent-Individualisierung, wie man sie vor allem
in der Stadt zu orten meinte, wertete man nämlich in erster Linie als
einen „fundamentalen Bruchmit herkömmlichenWertvorstellungen
und Lebensformen“5, die in der Literatur auf verschiedenen Wegen
neu- oder wiederentdeckt und verarbeitet werden sollten.

Unter den verschiedenen Ausprägungen des Regional-
Diskurses, die eine antiurbane und konservative Alternative
zur Moderne boten, wird die Heimatkunstbewegung als die
„paradigmatischste, publizistisch erfolgreichste und politisch
folgenreichste“6 beschrieben.

Die Heimatkunst wurde vor allem durch den als Vordenker
verstandenen Julius Langbehn (1851–1907)7 sowie durch andere
„Wortführer, Programmatiker und Propagatoren wie Friedrich
Lienhard (1865–1929), Heinrich Sohnrey (1859–1948), Adolf Bartels
(1862–1945), Ernst Wachler (1871–1945), Carl Muth (1867–1944) u.

5 Ebd. S. 33.
6 Ebd. S. 35.
7 [Langbehn, Julius:] Rembrandt als Erzieher. Von einem Deutschen. S. 321-
326. In: Ruprecht, Erich/Bänsch, Dieter (Hrsg.): Literarische Manifeste der
Jahrhundertwende 1890–1910. J. B. Metzlersche Verlagsbuchhandlung,
Stuttgart 1970. Zu den wichtigsten Dokumenten der sogenannten
„konservativen Revolution“ gehört das 1890 anonym erschienene Rembrandt-
Buch des Kulturkritikers und Vordenkers der Heimatkunstbewegung Julius
Langbehn. Langbehn, der in Rembrandt „das historische Ideal, einen Erzieher
seines Volkes“ und „den individuellsten deutschen Künstler“ sieht, fordert die
Besinnung auf die Ursprungskräfte des Volkstums, die Bindung an die Scholle im
Gegensatz zum wurzellosen Leben in der Großstadt, eine Revolution von innen
nach außen, die die „irrende Seele der Deutschen, welche sich künstlerisch
jetzt in allen Erd- und Himmelsgegenden umhertreibt“ nur durch ein „Eingehen
auf den besonderen lokalen Charakter der einzelnen Gegenden Deutschlands“
erreichen kann. Er stellt als einer der ersten Heimatkunst-Ideologen den freien
Bauern als ein Idol, in dem sich „das irdische mit dem himmlischen, das äußere
mit dem inneren Leben des Menschen, der König mit dem Künstler“ verbindet,
ins Zentrum der literarischen Bewegung. „Bauerngeist ist Heimathgeist“, lautet
eine der Quintessenzen seines Aufsatzes.



118

a. m.“ geprägt.8

In ihrer programmatischen Forderung nahm sich die
Heimatkunst der Aufgabe an, die wesentlichen Merkmale des
deutschen Volkes positiv hervorzuheben und Besserungen bzw.
eine „Gesundung des Nationalkörpers Deutschland“ durch eine
„unvermeidbare Veränderung der Gesellschaft“ herbeizuführen,
ohne aber Kritik am Staatssystem zu üben.9

RossbachergliedertdasProgrammderHeimatkunstbewegung
in fünf zentrale Anliegen: 1. Los von der Stadt (hier v.a. Berlin)
oder Scholle vs. Asphalt, 2. Opposition gegen Naturwissenschaft
und Technik, 3. Intellektfeindlichkeit und Antisemitismus, 4.
Individualismus und Persönlichkeitskult und 5. Persönlichkeit und
Volkstum.10 „Die Großstadt“, so Rossbacher, „stellt sich für die
Heimatkunst dar als Ort der Dekadenz, als sozialer Sumpf und
kulturelle Niederung […], [sie] ist der Ort der Verfeinerung und
der Überkultur, von der es bei Langbehn heißt, daß sie ‚noch roher
sei als Unkultur’.“11 Sowohl die Heimatkunstbewegung als auch
die allgemeine völkische Bewegung orientierten sich zu diesem
Zeitpunkt am Wunsch, „angesichts der komplex gewordenen
modernen Gesellschaft eine verloren geglaubte Einheit des Lebens,
Denkens und Fühlens wiederherzustellen, wobei Worte wie Volk,
Rasse, Heimat, Blut oder Boden zu unhinterfragten Letztbegriffen
wurden“.12

Um die Individualität und die Besonderheit des eigenen
Volkes hervorzuheben und die vermeintlichen Ur-Werte
literarisch umzusetzen, mussten neue geographische, aber
teilweise auch in anderen Zeiten zu findende literarische Orte
aufgesucht werden: Es galt, den „Ortsgeist, der mit der nationalen
Territorialitätsbezogenheit und ihren Merkmalen der Identifikation,
Sicherheit und Entfaltungsstimulation einhergeht, gegenüber dem

8 Rossbacher, Karlheinz: Heimatkunst der frühen Moderne. S. 301.
9 Rossbacher, Karlheinz: Heimatkunstbewegung und Heimatroman. Zu einer
Literatursoziologie der Jahrhundertwende. Ernst Klett, Stuttgart 1975 (=
Literaturwissenschaft – Gesellschaftswissenschaft, Band 13). S.15.

10 Siehe ausführlicher dazu ebd. S. 25-65.
11 Ebd. S. 30.
12 Ajouri, Philip: Literatur um 1900. Naturalismus – Fin de Siècle –
Expressionismus. Akademie Verlag, Berlin 2009 (= Akademie Studienbücher:
Literaturwissenschaft). S. 165.



119

Zeitgeist der Moderne zu behaupten.“13 Ländliche Orte und die
Rückkehr in nichturbane Gegenden, die vom Geist der international
präsentenBestrebungenderModernenicht bereits überrolltwurden
und die man noch als Heimat empfinden konnte, versprachen ein
Szenario, in dem (Deutsch-)Völkisches, Eigenes bzw. Individuelles
und Traditionelles noch eine Chance hatte.

2. Die „Heimatkunstbewegung“ im Kontext des Regional-
Diskurses

Der wichtigste Unterschied zwischen dem literarischen
Ansatz der Heimatkunstbewegung und dem anderer literarischer
Richtungen des Regional-Diskurses bestand in der eindeutig
formulierten Ideologie eines sowohl literarischen und ästhetischen
als auch erzieherischen Programms, die zwar die „deutschen
Stämme und Landschaften kulturell [aufwerten] und in die
zeitgenössische Literatur [einführen wollte]“, was durchaus noch
mit dem Programm des breiter gefassten Regional-Diskurses
konformgeht, sich aber nichtmehr auf eine landschaftlich begrenzte
Regionalkunst beschränken ließ, sondern ihr Programm stark unter
nationalkulturellem Bezug gestaltete.14

Der Terminus „Heimatkunst“ wurde wahrscheinlich erstmals
1897beiAdolfBartels in seiner „DeutschenDichtungderGegenwart“
genannt.15 Die Periodisierung der Heimatkunst „erstreckt sich […]
über die beiden Jahrzehnte vor und nach der Jahrhundertwende,
als Zeit der Diskussion und der Programme gilt das Jahrzehnt
zwischen 1895 und 1905, [ihr] Höhepunkt ist die Erscheinungszeit
der kurzlebigen Zeitschrift ‚Heimat’ von 1900 bis 1904.“16

13 Vgl. Rossbacher, Karlheinz: Heimatkunstbewegung und Heimatroman. S.8.
14 Kramer, Andreas. S. 35.
15 Jenny, Erika: Die Heimatkunstbewegung. Ein Beitrag zur neueren deutschen
Literaturgeschichte.Diss., Basel1934.S.5.Vgl. auchRuprecht,Erich:Einführung.
S. XVII-XLII. In: Ruprecht, Erich/Bänsch, Dieter (Hrsg.): Literarische Manifeste
der Jahrhundertwende 1890–1910. J. B. Metzlersche Verlagsbuchhandlung,
Stuttgart 1970. S. XXXVII: „Der Terminus ‚Heimatkunst’ ist zuerst bei Adolf
Bartels nachweisbar. In der zweiten Auflage seiner ‚Deutschen Dichtung
der Gegenwart’ von 1898 steht das letzte Kapitel unter diesem Titel – Die
Bezeichnung ist ganz beiläufig eingeführt, anläßlich der Werke Gotthelfs,
Anzengrubers und Roseggers.“

16 Rossbacher, Karlheinz: Heimatkunstbewegung und Heimatroman. Während der
Zeit ihrer Wirksamkeit konnten sich neben der „Heimat“ auch einige andere



120

In Deutschland versteht sich die Heimatkunst als Opponentin
zum Naturalismus: den als fremd bzw. vor allem als französisch
empfundenen Naturalismus17 wollten die Heimatkünstler durch
neue und gesündere literarische Motive überwinden18: Es galt das
städtische Proletariat, das als wurzellos, verdorben und kränklich
empfunden wurde, in der Literatur gegen gesunde und markige
Bauern, die ihren Traditionen, ihren Brächen und ihrem Gau treu
blieben, auszutauschen.

Da „die österreichische Literaturtradition [den Naturalismus]
gar nicht oder in seiner Berliner Intensität“ nicht kennt19, muss
hervorgehoben werden, dass die Entwicklung dieses literarischen
Konzepts im österreichischen Raum anders verlief. In Österreich
knüpfte man nämlich an die lange und ungebrochene Kontinuität
der Dorfgeschichte und des regionalen Diskurses bei Stifter,
Ebner-Eschenbach, Rosegger sowie an den „kritische[n] Realismus
der ländlichen Szene Anzengrubers“ an, die von Heimatkunst-
Theoretikern als ihre Vorläufer bezeichnet wurden.20 Unterschiede
zwischen der „deutschen“ und „österreichischen“ Prägung der
Heimatkunstbewegung, finden sich zudem auch im Hinblick auf die
„ökonomische und gesellschaftliche Struktur“ der Donaumonarchie
und die liberale geistige Hinterlassenschaft, deren weitreichende
Einflüsse in der österreichischen Heimatkunst nicht gänzlich
verworfen werden.21

Bereits ab 1910 verschwindet die Heimatkunst allmählich
aus der literaturwissenschaftlichen Diskussion. Ihre Inhalte und
Programme überdauern aber ihre Präsenz in denMedien und prägen
zahlreiche Werke dieser und auch der nachfolgenden Zeit:

Zeitschriften, wie zum Beispiel der auflagenstärkere „Kunstwart“ oder die von
Lienhard herausgegebene Zeitschrift „Hochland“, mit der er die Heimatkunst
zu einem Kunstideal („Höhenkunst“) emporheben wollte, etablieren. Ebd. S.
16-23. Vgl. auch Rossbacher, Karlheinz: Heimatkunst der frühen Moderne. S.
301.

17 Dazu z. B.: Dieck, Leonore:Die literaturgeschichtliche StellungderHeimatkunst.
Diss., Stuttgart 1938. S. 14.

18 Hoser, Susanne: Antisemitismus und Heimatkunstbewegung. Dipl., Wien 1988.
S. 39.

19 Vgl. Rossbacher, Karlheinz: Heimatkunstbewegung und Heimatroman. S. 22.
20 Ebd. Siehe auch: Rossbacher, Karlheinz: Heimatkunst der frühen Moderne. S.
303.

21 Rossbacher, Karlheinz: Heimatkunstbewegung und Heimatroman. S. 10, 14 und
22.



121

„Im Ersten Weltkrieg übertönt von einer allgemeinen
völkisch-patriotischen Haltung, wie sie auch Kreise
ergriff, die der Heimatkunst fernstanden, artikuliert
sie sich nach 1918 schärfer. […] Schon Herrmann Löns’
‚Wehrwolf ’ hatte gezeigt, was in der Heimatliteratur als
Entwicklungsmöglichkeit steckte: Vorbereitung für die
Blut-und-Boden-Literatur.“22

Es muss hervorgehoben werden, dass nicht alle
programmatischen Forderungen der Heimatkunstbewegung in den
HeimatromaneningleicherIntensitätumgesetztwurden:„Beiweitem
nicht alle Autoren teilten den extremen Rassismus, Antisemitismus
und Nationalismus eines [z.B.] Adolf Bartels“23, und nicht alle Werke
bzw. Autoren rückten in die Nähe der Blut-und-Boden-Literatur und
somit in die Nähe des Nationalsozialismus. Es soll hier lediglich
darauf aufmerksam gemacht werden, dass in der deutschsprachigen
Literatur um 1900 Aspekte der Heimatkunstbewegung in der
Beschreibung und Bewertung fremder Kulturen und Völker und in
der Konstruktion der Selbst- und Fremdbilder durchaus präsent sind
und sie deshalb auch in diesem Kontext analysiert werden sollten.

2.1. „[M]ächtige Volkskunst für die Nation“ – Ideen und Ziele
der Heimatkünstler

Die Präsentation literarischer „Heimat“ sollte, wie bereits
erwähntwurde, imallgemeinenKonzept derHeimatkunstbewegung
das allein „produktionsästhetische Konzept“ überwinden und
„sozial- und kulturhygienische Maßnahmen“ gegen die als
bedrohlich empfundenen Zustände der zivilisatorischen Moderne
bereithalten.24

Die Ausgangsthese der deutschen Heimatkunst ist die
„übereinstimmende Ansicht ihrer Vertreter, das ‚Mißverhältnis
zwischenderWeltstellungdeutscherNationundihrergegenwärtigen
Kunst, im besonderen Dichtkunst’ sei nur durch entschiedene

22 Ebd. S. 14.
23 Ajouri, Philip. S. 170.
24 Dohnke, Kay: Heimatliteratur undHeimatkunstbewegung. S. 481-493. In: Kerbs,
Diethart/Reulecke, Jürgen (Hrsg.): Handbuch der deutschen Reformbewegungen
1880–1933. Peter Hammer, Wuppertal 1998. S. 483.



122

Bindung der Literatur an den Volksgeist zu beseitigen“.25 Die
bedrohteExistenzsolltedurchdenregionalenCharakter,dieBindung
an die Scholle und das „Beharren auf Stammeseigentümlichkeit“
überschaubar bleiben.26 Jede Landschaft müsste mindestens einen
literarischen Führer bekommen, der sie ins Bewusstsein aller
Deutschen heben sollte.27 Der Literat sollte sich, um der Forderung
nach Wahrheit und Treue der Darstellung28 zu entsprechen, mit
dem Volk vereinen, „den eigenen Gau“, Lieder, Bräuche und Sitten
kennen, um, im Gegensatz zum großstädtischen Chaos, „gesunde,
kräftige und ganze“ Menschen zu produzieren29:

„Wir verlangen nicht eine zierliche Stimmungskunst
für Künstler, sondern eine mächtige Volkskunst für die
Nation; voll Unerschrockenheit, Glut und Größe, mit
würdigen Gegenständen, getragen von der Eigenart
unserer Gaue, auf dem Boden unsrer Landschaften,
von der Kühnheit echten Deutschtums durchlodert;
voll Freude an der Gegenwart und voll Kenntnis
unsrer Vergangenheit. […] [Der Künstler] muss […]
wandernd oder seßhaft, mit Gefühl und Denkart in
die Volksgemeinschaft eintauchen und aus ihr heraus
gestalten. Kennt er seinen Gau, die Bräuche und Launen,
die Lieder, Sagen und Märchen, Sprichwörter und Rätsel
der Gegend, empfindet er Freud und Leid mit seinen
Landsleuten, […] verschmäht er fremde Maße und
Wörter, die dem Bauer unverständlich; so wird ihn sein

25 Rossbacher, Karlheinz: Heimatkunstbewegung und Heimatroman. S. 15.
26 Vgl. ebd. S. 50.
27 Ebd. S. 19.
28 Bartels Adolf: Heimatkunst. S. 333-339. In: Ruprecht, Erich/Bänsch, Dieter
(Hrsg.): Literarische Manifeste der Jahrhundertwende 1890–1910. J.B.
Metzlersche Verlagsbuchhandlung, Stuttgart 1970. Hier S.337.

29 Ebd. Vgl. auch: Wachler, Ernst: Eine Dichtung der Volksgesamtheit. S. 326-
329. In: Ruprecht, Erich/Bänsch, Dieter (Hrsg.): Literarische Manifeste der
Jahrhundertwende 1890–1910. Hier S. 326. Siehe auch Rossbacher, Karlheinz:
Heimatkunstbewegung und Heimatroman. S. 41.: „Anti-Psychologismus, das
fehlende Räsonnement über das Innere des Helden, die Stilisierung zum
‚ganzen Menschen’, seine zunächst metaphorische, dann identifikatorische
Biologisierung als Gewächs des Bodens sind die literarischen Entsprechungen
und Kriterien für das Individualismusdenken.“ In den Heimatromanen
begegnet daher eine „souveräne, allwissende Erzählhaltung“, die mit dem
Führungsanspruch des Erzählers und dem Vertrauen des Lesers in den Erzähler
einhergeht.



123

Volk verstehen und ihm auf die Höhen seiner Kunst
folgen können.“
Es galt, die individuellen Züge der Landschaften und

Stämme im übergeordneten Konzept der gesamtdeutschen Kultur
zu integrieren.30

Als „treibende Grund- und Urkraft alles Deutschthums“
wurde jedenfalls der auf die Innerlichkeit bezogene Individualismus
gesehen: Das deutsche Volk, das als das „eigenartigste und
eigenwilligste aller Völker“ galt, würde, wenn es ihm gelinge, die
„Welt klar widerzuspiegeln“, „das künstlerisch bedeutendste aller
Völker“ sein31, wofür der „autonomiedurstige“ Dichter eine Distanz,
weg vom Alltag und „der Enge der demokratieverdächtigen Stadt“
benötige und eine in dieser Hinsicht „zwangsläufige Isolierung“ und
eine „heroische Einsamkeit“ einer Massengesellschaft vorziehen
müsse.32

Dieser Anspruch auf Individualität, „Unabhängigkeit des
Geistes und naturwüchsige Ursprünglichkeit“ leitete aber bald
über den Gedanken der Bindung an die „Scholle“ hin zu einer
starken Betonung der Rassen - und Volkstumsidee: Entfaltung und
Persönlichkeitsbildung, die an die jeweilige Scholle gebunden sind,
werden ebenso wie das Volkstumsbewusstsein Angelegenheit der
Rasse.33 Der Persönlichkeitsbegriff wurde in der Heimatkunst um
die rassische Komponente erweitert und begegnet in der Literatur
in Form von „Ingroup-Outgroup-Konstellationen“, z. B. vor allem in
der Darstellung der Juden als Außenseiter, immer wieder.34

Als Voraussetzung für ein wahres, künstlerisches Verhältnis
zu Heimat und Stamm wurde nun die biologisierte Identifikation

30 Ebd. S. 47.
31 [Langbehn, Julius:] Rembrandt als Erzieher. S. 322.
32 Rossbacher, Karlheinz: Heimatkunstbewegung und Heimatroman. S. 45. Die
„von Langbehn vorgenommene Kombination von Kunst und Scholle führt zur
literarischen Denunziation städtischer ‚Nervenpoeten’, die fern von Natur und
Sonne und damit zur wahren Kunst, d. h. Heimatkunst, nicht berufen und nicht
fähig sind […]. Die Idee von der entwurzelten städtischen Dichtung verlangt
den volkstümlichen Dichter, der das Erbe der poetischen Realisten weiterführt
[…]. Autoren wie Arthur Schnitzler oder Thomas und Heinrich Mann werden
für die Heimatkunst zum Ausbund an jüdisch gefärbter Großstadtdécadence
und deshalb mit Nichtbeachtung bestraft.“ Hoser, Susanne. S. 73.

33 Rossbacher, Karlheinz: Heimatkunstbewegung und Heimatroman. S. 48.
34 Ebd. S. 46f.



124

angesehen, die wiederum „Liebe“ zur Landschaft und „Hingabe“
ans Volkstum forderte.35

3. Fremde Gebiete literarisch und kulturell besetzen

Die programmatischen Forderungen der Heimatkunstbewegung
erstreckten sich bald auch auf politische und staatsrechtliche
Aspekte, weshalb die Frage nach einer „homogenen Nation“ in
diesen Kreisen ebenfalls erörtert wurde.36 Es sollte, so Hoser, eine
„homogene Nation“ entstehen, die, „ausschließlich [aus] deutschen
Edelgeistern“ bestehen müsste und deren Bestand und deren
Dominanzdurch „Germanisierung“garantiertwerdensollte; „Paulde
Lagarde spricht sich […] sowohl für die Einheitlichkeit von Religion
und ideellen Werten als auch für die Eliminierung ‚nutzloser’ Völker
aus, zu denen neben Juden seiner Meinung nach auch Magyaren
oder Polen zu zählen sind.“37

Auch nach der 1866 durchgesetzten kleindeutschen Lösung
und innerhalb einer Bewegungmit dem Ziel, alle deutschsprachigen
Völker zu vereinigen, stellten sich in den Kreisen der
Heimatkunstbewegung interessante Diskussionen und Vorschläge
ein: „Langbehn fordert eine Vereinigung aller deutschsprachigen
Länder, und Lagarde, den die Identitätskrise des deutschen Reiches
besonders bekümmert“, sieht Österreich als einen „‚Kolonialstaat’
Deutschlands […] und [will] Istrien, Galizien oder Böhmen mit
deutschen Siedlern durchtränken […].“38

Auch in Bezug auf Expansionsunternehmungen oder
außenpolitische Gelüste vertrat die Heimatkunstbewegung
eine eindeutige Position: imperialistische Ansprüche und die
Kolonialpolitik seien „ein Naturgesetz des Geschichtsverlaufs
[…]“39, dem man sich schlicht und einfach anpassen müsse. Obwohl
die Heimatkunst prinzipiell gesellschaftliches Engagement ablehnt,
„geht sie nicht so weit […], auch die Politik des Imperialismus im
Kaiserreich zu negieren“40, zumal diese Politik die Hauptsorge der
35 Ebd. S. 51.
36 Hoser, Susanne. S. 115.
37 Ebd.
38 Ebd. S. 113. Hoser gibt hier Zitate aus Langbehns „Geist des Ganzen“ und
Lagardes „Deutsche Schriften Nr.27 und 111“ wieder.

39 Vgl. Rossbacher, Karlheinz: Heimatkunstbewegung und Heimatroman. S. 64f.
40 Ebd. S. 61. Zum folgenden Abschnitt über das Verhältnis der



125

Heimatkunst, „die Landflucht [und] die soziale Strukturveränderung
des Dorfes bei gleichzeitigem Zulauf für die verhaßte Stadt“,
durch territoriale Expansion und den damit verbundenen neuen
„Lebensraum“ in den Griff bekommen sollte. „Deutschland“,
so Julius Langbehn, einer der wichtigsten Programmatiker der
Heimatkunstbewegung, „sei schon durch seine Lage bestimmt,
entweder zu dominieren oder dominiert zu werden […]“: Die
Dichter sollen deshalb neue Gebiete, Stoffe undMotive erschließen,
wodurch sie nicht nur die kulturelle bzw. literarische Besetzung
neuer Gebiete erreichen, sondern gleichzeitig auch den eigenen
„Problemstoffen“, den „sozialenundökonomischenSchwierigkeiten
im Inneren[,] ausweichen“, aber auch unterstützend im Sinne des
eigenen Staates und der Außenpolitik wirken.

Obwohl sich diese Forderungen der Heimatkunstbewegung
in erster Linie auf den deutschen Imperialismus bzw. den
wilhelminischen Nationalismus beziehen41 und sie sicherlich aus
diesem Kontext heraus entstanden sind, lassen sich einige wichtige
Aspekte auch im Habsburgerreich finden. Einige grundlegende
Ansätze der Heimatkunstbewegung, zum Beispiel die kulturelle
Suprematie der Deutschen bzw. ihr Führungsanspruch, sind nämlich
sehr wohl auch für die österreichische Heimatkunst repräsentativ, z.
B. die deutsch-österreichische Dominanz im Habsburgerreich bzw.
der Anspruch auf einen deutsch-kulturellen Hegemonialanspruch,
was im Hinblick auf die literarische Konstruktion der Fremd- und
Selbstbilder in der Habsburgermonarchie von großer Bedeutung
ist.

3.1. Die Fremde erforschen und präsentieren

Da aus Gründen des Umfangs auf die Motive der zahlreichen
und äußerst weit verbreiteten und viel rezipierten Heimatromane
nicht genauer eingegangen werden kann (das sind oberflächlich
zusammengefasst in erster Linie die Darstellung der Harmonie
auf dem Lande, das harte, aber sich immer zum Guten wendende
Leben der einfachen und ehrlichen Bauern, Gesundung durch Natur,
heroische Einsamkeit in ländlicher Sphäre, Vaterlandsliebe bzw.
Sehnsucht und Heimweh nach der eigenen Scholle, Präsentation der

Heimatkunstbewegung zur Kolonialpolitik siehe ebd. S. 61-65.
41 Ebd. S. 14f.



126

Bräuche und Sitten und die stete Betonung der Folkloristik und des
Völkischen42 etc.), muss an dieser Stelle ein eher salopper Einstieg
in die Literatur über die nicht-deutschsprachigen Gegenden gewagt
werden.

Entsprechend den Vorgaben der Heimatkunstbewegung
setzen sich die Autoren mit den Bräuchen und Sitten fremder
Kulturen auseinander, bewerten sie aber häufig als rückständig,
barbarisch, wild etc. und präsentieren diese vermeintliche Fremde
als der eigenen Kultur bei weitem unterlegen. Dadurch sollte dem
Leser die kulturelle Dominanz undÜberlegenheit der eigenen Kultur
vermittelt werden, der Anspruch auf kulturelle bzw. politische
Führung sollte gerechtfertigt und die hegemoniale Ordnung
ins Bewusstsein gerufen werden, wobei diese Ziele meist mit
euphemistischen Begriffen wie Zivilisierung, Modernisierung und
Erziehungdesanderenkaschiertwurden.AndereundfremdeGebiete
besetzen ist nämlich um 1900 eine Prestigefrage und wird durch
die hochstilisierte Darstellung einer aufopfernden Zivilisierungs-
Mission des eigenen Volkes und der eigenen Volksvertreter, die
in der Literatur als Friedens- und Wohlstandsträger, Erzieher und
moderneMärtyrerpräsentiertwerden, vonder Literaturmitgetragen
und durch die weite Verbreitung erst gesellschaftlich etabliert.
Es darf sogar von einem regelrechten „Konkurrenzkampf “ der
europäischen Großmächte, möglicherweise vor allem zwischen der
Donaumonarchie und dem Deutschen Reich, gesprochen werden,
denn die Besetzung und vermeintliche Zivilisierung fremder,
unbekannter und rückständiger Gebiete bestätigte in erster Linie
die Stärke und Macht des eigenen Hauses.

3.1 Heimatkunstbewegung und Kolonialliteratur

Vor allem in Bezug auf die Literatur deutscher Provenienz
bietet sich ein Vergleich bzw. eine kurze Darstellung des Übergangs
von der Heimatkunstbewegung zur deutschen Kolonialliteratur
an. Einer der bekanntesten und meist gelesenen Dichter der
Heimatkunstbewegung ist Gustav Frenssen. Sein Roman „Jörn
Uhl“ gilt als der Bestseller der Heimatkunst und erlebte unzählige
Neuauflagen. Adolf Bartels, ein wichtiger Programmatiker und
Propagator der Heimatkunstbewegung, der selbst auch als Autor
42  Dazu ausführlicher bei ebd. S. 137-220.



127

tätigwar, gab sogar zu, dasswohl erst „mit ‚ JörnUhl’ dieHeimatkunst
gesiegt habe.“43 Frenssen schreibt wenige Jahre nach Erscheinung
des „ Jörn“ den Roman „Peter Moors Fahrt nach Südwest (1906)“,
der häufig als das Vorzeigewerk der deutschen Kolonialliteratur
bezeichnet wird.44 Während in „ Jörn“ einerseits die Bauernnot und
der Existenzkampf auf dem eigenen Gau und andererseits Liebe,
Sehnsucht und Heimweh nach der heimatlichen Scholle im Zentrum
stehen, widmet sich Frenssen in „Peter Moors Fahrt nach Südwest“
den „Geschehnissen auf kolonialdeutschen Boden“, im sogenannten
„Schutzgebiet“, nämlich dem Herero-Aufstand in Südwestafrika
(Namibia) zu.45 Der Übergang von der eigenen „Ur-“Heimat zumweit
entfernten Kolonialland scheint nahezu fließend bzw. zumindest im
Rahmen des Heimatkunst-Programms nachvollziehbar, da die neuen
Gebiete als endgültig ins eigene Staatsgefüge integriert empfunden
werden.

In einer Grazer Magisterarbeit, die sich unter anderem mit
Frenssens „Peter Moors Fahrt nach Südwest“ als „empfohlenem
Kolonialschrifttum im Nationalsozialismus“ auseinandersetzt,
was eindeutig die Nähe zur Ideologie des Dritten Reiches
suggeriert, kommt die Verfasserin in Anlehnung an die Studie
von Joachim Warmbold über die „Deutsche Kolonial-Literatur“ zu
folgendem Schluss: „Altbekannte Formen und Stoffe [werden] in
fremdländische Fernen versetzt, mit exotischem Dekor umgeben
und dadurch gewissermaßen ‚afrikanisiert’. Da trotz der Entfernung
zum Heimatland die Protagonisten deutsch sind, das dargestellte
Leben und ein Großteil der Kulisse ebenfalls deutsch bleiben, wird
dem Leser auch in afrikanischer Umgebung klar, daß es sich um
deutsches Leben auf deutschem Boden handelt.“46 Es kommt in

43 Ebd. S. 244.
44 Ebd. S. 65.
45 Kahlig, Birgit: Empfohlenes Kolonialschrifttum im Nationalsozialismus.
Untersucht am Beispiel von „Peter Moors Fahrt nach Südwest“ und „Volk ohne
Raum“. Dipl., Graz 1990. S. 65f.

46 Warmbold, Joachim: Deutsche Kolonial-Literatur. Aspekte ihrer Geschichte,
Eigenart und Wirkung. Dargestellt am Beispiel Afrikas. Diss., Basel 1982. S.
200ff: „Dem Rezipienten erscheint daher das Geschilderte keineswegs als
fremde, unverständliche Welt, sondern er findet ein heimatlich-vertrautes
Milieu wieder.“ Hier zitiert nach: Kahlig, Birgit: Empfohlenes Kolonialschrifttum
im Nationalsozialismus. S. 63.



128

diesen Romanen zu keiner Anpassung der deutschen Protagonisten
andie neueUmgebung, die die Autoren sehrwohl näher beschreiben
und die sie in ihren Werken sogar mit Vorliebe als eine besonders
„exotische Welt“ inszenieren, sondern die „Autoren [propagierten]
Ideale, die auf eine Beherrschung des Milieus abzielten. Sie setzten
selbstverständlich voraus, daß sich Afrika und seine Bewohner
diesen Idealen fügen.“47 „Dem Leser“, so die Autorin weiter, „wird
eine Klischeewelt vermittelt, in der die Deutschen stets das Gute
und Edle, die Afrikaner hingegen das Schlechte und Gemeine
verkörpern.“48 Die Heimatkunstbewegung wird hier vor allem im
Hinblick auf die „Klischees und die Typisierung“ des Selbst und des
Anderen als Vorläufer bzw. als Ursprung des Gedankenguts, das in
der „Kolonialliteratur“ vertreten wurde, identifiziert.49

3. 2. Heimatkunstbewegung und die Selbst- und Fremdbilder der
Donaumonarchie

Obwohlder ImperialismusdesDeutschenReicheskeineswegs
mit der auswärtigen Politik bzw. der innerstaatlichen Ordnung des
Habsburgerreiches verglichen werden darf, sollte der Einfluss der
Heimatkunstbewegung auf die deutschsprachigen literarischen
Werke über nicht-deutschsprachige habsburgische Völker, vor allem
die Völker der peripheren Provinzen der Donaumonarchie, nicht
unterschätztwerden.Dasscheintdeshalbbesonderswichtig,weilvor
allem in der österreichischen Literaturwissenschaft bei der Analyse
dieser Werke (post-) koloniale Lesarten und Interpretationsansätze
vorgeschlagen werden und diese sich tatsächlich als besonders
fruchtbar erwiesen haben (z. B. Studien des Kakanien-revisited
Projekts).

Vor allem Bosnien-Herzegowina erhielt in diesem
Zusammenhang oft einen Sonderstatus, den Status einer oder
sogar der einzigen österreichisch-ungarischen Kolonie50, was
47 Ebd. S. 64.
48 Ebd.
49 Ebd.
50 Vgl. z.B. Ruthner, Clemens: K.u.k. Kolonialismus, Befindlichkeit und Metapher:
Versuch einer weiteren Klärung. S.111-128. In: Feichtinger, Johannes/Prutsch,
Ursula/Csaky, Moritz (Hrsg.): Habsburg postcolonial. Machtstrukturen und
kollektives Gedächtnis. Gedächtnis – Erinnerung – Identität. Bd. 2. Studien
Verlag, Innsbruck, Wien u. a. 2003. S. 113f.



129

zu zahlreichen Diskussionen, aber auch zu der Kritik führte, ob
man im Hinblick auf die Donaumonarchie überhaupt von einem
Imperialismus sprechen könne.

AusgehendvonDohnkeKaysFeststellung51,die„umgedrehte“
Heimatkunst, die „Heimatkunst ex negativo“, stehe in enger
Verbindung zur Kolonialliteratur und zu der Tendenz, das „Eigene“
als das weitaus Überlegene und somit auch als das Dominante
zu präsentieren, muss also der Frage nachgegangen werden, in
wiefern die Heimatkunstbewegung österreichischer Provenienz
als ein literarischer oder geistiger Rahmen für die Werke über
die nicht-deutschsprachigen Völker in der Habsburgermonarchie
fungieren könnte. Das hätte den Vorteil, dass sich die
literaturwissenschaftliche Analyse nicht (ausschließlich) (post-)
kolonialer Interpretationsansätze, die im Zusammenhang mit der
Donaumonarchie zahlreiche Schwierigkeiten mit sich bringen,
bedienen müsste, wenn auch einige Ansätze durchaus ähnlich
ausfallen (v. a. über die in der Literatur präsentierten Macht- und
Dominanzverhältnisse).

Dass im Vielvölkerstaat Österreich-Ungarn nationale
Bewegungen und Emanzipationsbestrebungen der einzelnen Völker
parallel zu den staatlichen Vereinheitlichungsbemühungen und zu
der durchaus auch gelebten supra- bzw. a-nationalen Staatsidee
existierten, lässt die Analyse der in der Literatur konstruierten
Fremd- und Selbstbilder zu einer großen und interessanten
Herausforderung werden.

Die Darstellung des harmonischen Miteinanders der
habsburgischen Völker (Stichworte: „Völkermosaik“ bzw.
„HabsburgischeHeimatliteratur“52)sowiedie„neutrale“Präsentation
51 Dohnke, Kay. S. 492.
52 Der Begriff wurde von Claudio Magris im Rahmen des habsburgischen
Mythos formuliert. Zu einem weiteren wichtigen Merkmal der „Habsburger
Heimatliteratur“ zählt Magris das feste Vertrauen in die habsburgische Welt,
die als eine malerische Konstruktion des übernationalen „Völkermosaiks“
präsentiert wird und das Bild „einer oft schmerzlichen und traurigen, aber stets
von weisem Maß getragenen Welt“ vermittelt. Die Präsenz der „Habsburger
Heimatliteratur“ kann bis in die „slawisch-balkanischen Gegenden“, die
Magris als doch stets „fremd bleibend“ beschreibt, verfolgt werden. In den
weit entfernten Ländern, Galizien, Lodomerien, Bukowina und Transsilvanien,
stellt er ein starkes „Bemühen um die Erweckung eines österreichischen,
allumfassenden, auch die örtlichen Gegebenheiten berücksichtigenden
Patriotismus“ in der Literatur fest. Ähnlichwie in Bosnienwerdedie Bevölkerung



130

der Volkskunst, der Bräuche und Sitten der habsburgischen Völker
sollten nämlich keineswegs vorenthalten werden; andererseits
dürfen aber auch die „rückgewandte Utopie“ und die nostalgische
Verklärung der Habsburgermonarchie nicht ohne Vorbehalt und
kritische Auseinandersetzung kommuniziert und präsentiert
werden, da strikte deutsch-kulturelle Hegemonialvorstellungen
in der Literatur vor allem kurz vor und dann auch nach dem
Zusammenbruch der Donaumonarchie stark präsent sind.

Ausschlaggebend für die Überlegung, Grundsätze der
Heimatkunstbewegung könnten als literarischer bzw. geistiger
Background bei der Analyse der „Generierung von Fremd- und
Selbstbildern im Kontext der Literaturen der Donaumonarchie
und ihrer Nachfolgestaaten“53 fungiert haben, waren einige sehr
beständige Motive in deutschsprachigen literarischen Werken
über die apriori als rückständig und (halb-)wild abgestempelte
südslawische Region.

Das Aufsuchen literarischer Orte in der Wildnis und der
Bergwelt dieser „unzivilisierten“ Völker, vor allem wenn es sich
dabei um Provinzen innerhalb des eigenen Staates handelte, in
denen sich Autoren und Reisende in gewisser Weise in Sicherheit
wiegten und sie in Bezug auf ihren kulturellen Führungsanspruch
keinerlei Konkurrenz fürchteten, wirkte auf viele Autoren sehr
verlockend. In diesen Gegenden wurde nämlich eine besondere
Exklusivität und Exotik vermutet, für die durchaus breites Interesse
im eigenen Heimatland bzw. im Kernland bestand. Dieses Interesse
darf imZusammenhangmitdembereits genannten imperialistischen
Auftreten anderer europäischer Großmächte gesehen werden,
was auch die Tatsache erklärt, dass die eigenen peripheren und

hier als gänzlich fremd wahrgenommen, was sie aber laut Magris in besonderer
Weise zu „typisch habsburgischen Gebieten“ machte, da sie nämlich durch ein
„ethisch-kulturelles, übernationales Ideal“ mit der Donaumonarchie verbunden
waren. „Die Literatur dieser Gebiete war“, so Magris weiter, „dem Milieu und
den Personen nach slawisch, der Sprache nach deutsch und dem Geiste nach
‚österreichisch’.“ Siehe dazu: Magris, Claudio: Der habsburgische Mythos in
der österreichischen Literatur. Otto Müller, Salzburg 1966. S. 135-166. Hier S.
158.

53 Begriff nach Stefan Simonek. Vgl. Simonek, Stefan: Mit Clemens Ruthner
unterwegs im Wilden Osten. In: Kakanien-revisited. Aus: http://www.kakanien.
ac.at/rez/SSimonek1.pdf. vom 5.3.2002. S. 1.



131

wirtschaftlich rückständigen Provinzen in verschiedenen Texten
gerne als „Kolonien“ bezeichnet werden. Das bezieht sich vor allem
auf die literarische Darstellung Bosnien-Herzegowinas, die zuletzt
eroberte Provinz der habsburgischen Monarchie, die sowohl als
„orientalisch“ als auch „balkanisch“ galt und als (nahezu) unbekannte
Landschaft einen besonderen oder einen doppelten Reiz ausübte,
trifft jedoch größtenteils auch auf andere periphere habsburgische
Provinzen zu, unter anderem z.B. auch auf Dalmatien.

Es werden zum Beispiel in der Bosnien-Literatur einerseits
unterschiedlicheFormendesAberglaubens,alsgrausamempfundene
Bräuche und als wild und primitiv beschriebene Sitten präsentiert.
Gleichzeitig schaffen die deutschsprachigen Protagonisten es
jedoch, diese als grausam und barbarisch geschilderten Zustände
zu beseitigen, womit dem österreichischen oder deutschsprachigen
Leser die Dominanz und Überlegenheit der eigenen Kultur in
Verbindung mit einer Art Kultur- oder Zivilisierungs-Mission, der
in dieser Zeit keinerlei negative Konnotation anhaftete, vermittelt
wird. Andererseits bieten diese Gegenden aber auch einen Rückzug
aus der eigenen, als kapitalistisch und verdorben empfundenen
Gesellschaft, sie ermöglichen eine psychische und physische
Gesundung in der unberührten und ursprünglichen Natur, die im
Rahmen der Heimatromane um 1900 häufig angestrebt wird und
dementsprechend auch in literarischen Werken immer wieder
begegnet. Die Präsenz der deutschsprachigen Protagonisten deutet
zudem immer auf einen Zustand der deutsch-kulturellen Besetzung
dieser Gebiete hin, d. h., diese Gebiete werden nicht mehr als fremd
empfunden – zumindest in staatsrechtlicher Hinsicht, kulturell sind
sie es zum Teil noch.

In der deutschsprachigen Literatur, die in Bezug auf
die Habsburgermonarchie sicherlich in enger Verbindung mit
ethnographischen Werken steht (z.B. das Kronprinzenwerk)
und die ihre Impulse häufig auch aus diesen Studien bezieht,
werden Kulturgut und vermeintliche Besonderheiten anderer
Völker ausführlich und umfangreich präsentiert, sie erfahren aber
eine unterschiedliche Wertung: sie werden nämlich entweder
als der deutsch-österreichischen Kultur untergeordnet oder als
minderwertiger präsentiert, wodurch der Anspruch auf kulturelle
Führung und die Rechtfertigung der eigenen kulturellen Suprematie
zum Ausdruck kommt, oder aber sie werden entsprechend dem von



132

Magris formulierten Ansatz der „Habsburgischen Heimatliteratur“
als bereichernde und einander ergänzende Elemente des
habsburgischen Völkermosaiks gesehen. Die zum Teil weit
entfernten Regionen und Provinzen sollen von der Leserschaft als
habsburgisch-österreichisch bzw. dort, wo die Dominanz deutscher
Protagonisten besonders hervorgehoben oder beansprucht wird,
als deutsch-österreichisch bzw. als unter deutsch-österreichischer
Führung stehend erkannt werden.

4. Ausblick

DieAmbivalenzderDarstellungderSelbst-bzw.besondersder
Fremdbilder im Kontext der Donaumonarchie, deren Ursprung man
sowohl in derHeimatkunstbewegungals auch inderHabsburgischen
Heimatliteratur, einem Träger des Habsburgischen Mythos, suchen
kann, machen die Analyse der literarischen Werke, die eine
Präsentation des Anderen bieten, zu einer besonders interessanten,
aber auch zu einer besonders umfangreichen Herausforderung.
Die Heimatkunstbewegung kann in diesem Zusammenhang als ein
interner geistiger und literarischer Rahmen zur Analyse und De-
bzw. Re-Konstruktion der in der Literatur konstruierten Selbst- und
Fremdbilder innerhalb der habsburgischen Monarchie in hohem
Maßebeitragenundbietetsich fürweitere literaturwissenschaftliche
Analysen im Bereich der Fremdkonstruktionen und Fremdbilder, die
per se eine Rückbezüglichkeit auf das Eigene verlangen, absolut
an.

Literatur

1.  Ajouri, Philip: Literatur um 1900. Naturalismus – Fin de Siècle 
– Expressionismus. Akademie Verlag, Berlin 2009 (= Akademie 
Studienbücher: Literaturwissenschaft).

2.  Bartels Adolf: Heimatkunst. S. 333-339. In: Ruprecht, 
Erich/Bänsch, Dieter (Hrsg.): Literarische Manifeste 
der Jahrhundertwende 1890–1910. J. B. Metzlersche 
Verlagsbuchhandlung, Stuttgart 1970. 

3. Dieck, Leonore: Die literaturgeschichtliche Stellung der 
Heimatkunst. Diss., Stuttgart 1938.

4.  Bartels Adolf: Heimatkunst. S. 333-339. In: Ruprecht, 



133

Erich/Bänsch, Dieter (Hrsg.): Literarische Manifeste 
der Jahrhundertwende 1890–1910. J. B. Metzlersche 
Verlagsbuchhandlung, Stuttgart 1970. 

5.  Dohnke, Kay: Heimatliteratur und Heimatkunstbewegung. S. 
481-493. In: Kerbs, Diethart/Reulecke, Jürgen (Hrsg.): Handbuch 
der deutschen Reformbewegungen 1880–1933. Peter Hammer, 
Wuppertal 1998.

6.  Hoser, Susanne: Antisemitismus und Heimatkunstbewegung. 
Dipl., Wien 1988. 

7.  Jenny, Erika: Die Heimatkunstbewegung. Ein Beitrag zur neueren 
deutschen Literaturgeschichte. Diss., Basel 1934. 

8. Kahlig, Birgit: Empfohlenes Kolonialschrifttum im 
Nationalsozialismus. Untersucht am Beispiel von „Peter Moors 
Fahrt nach Südwest“ und „Volk ohne Raum“. Dipl., Graz 1990.

9.  Kramer, Andreas: Regionalismus und Moderne. Studien zur 
deutschen Literatur 1900–1933. Weidler, Berlin 2006 (= 
Amsterdamer Publikationen zur Sprache und Literatur, Band 
165).

10.  [Langbehn, Julius:] Rembrandt als Erzieher. Von einem 
Deutschen. S. 321-326. In: Ruprecht, Erich/Bänsch, Dieter 
(Hrsg.): Literarische Manifeste der Jahrhundertwende 1890–
1910. J. B. Metzlersche Verlagsbuchhandlung, Stuttgart 1970.

11.  Magris, Claudio: Der habsburgische Mythos in der österreichischen 
Literatur. Otto Müller, Salzburg 1966.  

12.  Rossbacher, Karlheinz: Heimatkunstbewegung und Heimatroman. 
Zu einer Literatursoziologie der Jahrhundertwende. Klett, 
Stuttgart 1975.

13. Rossbacher, Karlheinz: Heimatkunst der frühen Moderne. S. 
300-313. In: York-Gothart, Mix (Hrsg.): Naturalismus, Fin de 
Siècle, Expressionismus 1890–1918. Hansers Sozialgeschichte 
der deutschen Literatur vom 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart. 
Band 7. Carl Hanser, München und Wien 2000.

14. Ruprecht, Erich: Einführung. S. XVII-XLII. In: Ruprecht, 
Erich/Bänsch, Dieter (Hrsg.): Literarische Manifeste 
der Jahrhundertwende 1890–1910.  J. B. Metzlersche 
Verlagsbuchhandlung, Stuttgart 1970. 

15. Ruthner, Clemens: K.u.k. Kolonialismus, Befi ndlichkeit und 
Metapher: Versuch einer weiteren Klärung. S.111-128. In: 
Feichtinger, Johannes/Prutsch, Ursula/Csaky, Moritz (Hrsg.): 



134

Habsburg postcolonial. Machtstrukturen und kollektives 
Gedächtnis. Gedächtnis – Erinnerung – Identität. Bd. 2. Studien 
Verlag, Innsbruck, Wien u. a. 2003.

16. Simonek, Stefan: Mit Clemens Ruthner unterwegs im Wilden 
Osten. In: Kakanien-revisited. Aus: http://www.kakanien.ac.at/rez/
SSimonek1.pdf. vom 5.3.2002.

17. Wachler, Ernst: Eine Dichtung der Volksgesamtheit. S. 326-
329. In: Ruprecht, Erich/Bänsch, Dieter (Hrsg.): Literarische 
Manifeste der Jahrhundertwende 1890–1910. J. B. Metzlersche 
Verlagsbuchhandlung, Stuttgart 1970. 


