
175

Naida Osmanbegović

DOBROM ČOVJEKU, ILI ŠTA JE NAMA POBAČAJ

(Ruta Tannenbaum, Miljenko Jergović)

Sažetak

Predmet interesovanja ovog rada jest de/konstrukcija specifičnih konceptualizacija
pobačaja, koji kreiraju nedovršene narativne identitete, i time postaju zanimanjem, ne
samo diskurzivne, nego i kulturološke prakse.

Ključne riječi: pobačaj, pripovjedač, etika, religija

Summary

In this work, I tried to elaborate the meaning on profound questions of term
abortion, regarding on gender oriented strategies, and recognized this as a fundamental
human right or choice.

U skoro svim svojim romanima, do Rute Tannenbaum, Miljenko
Jergović se, uglavnom, bavi nikad probavljenim bosanskim temama1,
međutim, u, nagradom Meša Selimović ovjenčanom, spomenutom
romanu, u pripovjednom fokusu jestmeganaracija omjestu i sudbini
zagrebačkih Jevreja u međuratnom i ratnom periodu. Propitujući
odnos jedne malograđanske2 društvene skupine prema Jevrejima,
autor nastoji vivificirati NDH razdoblje s nakanom da nam još
jednom ponovi, kako to profesor Dželilović, na dodjeli nagrade,
tužno konstatira „kakva smo đubrad“. Osjećaj „kolektivne krivnje“,
prohibitoran utoliko što involvira konkretne činjenice u jedan tek
mogući svijet, priskrbio je interes javnosti i kritike, koja, anatemišući

1 Bosanske teme u ovom kontekstu osvjetljavaju transkulturne pozicije, ali se
generalno ne razlikuju od tematizacija kojima operira književnost uopće.

2 One skupine, koja se u romanu okreće kako „pušu vjetrovi“. Hipokrizija koja zahvata
srednji stalež Zagreba korijene iznalazi u problemima kapitalizacije, i nesnalaženju
u modernim evropskim tokovima (banalan primjer može biti „onduliranje poslije
kojeg se zagrebačke gospođe danima bore sa krastama na glavi“).



176

K N J I Ž E V N O S T

autora,3 potkopava sopstveno mjesto moći pri tom licitirajući
gotova psihološka, društvena pa i politička mjenja. Mogućnost
nikad nedorečene i neohlađene teme relacija zagrebačkih Hrvata
i Židova, podražava arhetipske obrasce ponovljivosti, u kojima
entiteti prostora, vremena i bića opstoje tek kao privid, zato što
„živimo svoje živote oslobođeni straha da će nas netko za njih upitati,
a Salamona i njegovih sjetimo se samo kad nas pritisne jugo, naiđe
tahikardija ili nas pri nedjeljnoj misi uhvati grizodušje“4.

Naslovna junakinja romana Ruta Tannenbaum zagrebačka
je Židovka odvedena i umorena u koncentracionom logoru s
nepunih petnaest godina, u toku kojih je proživjela kratki život
velike kazališne zvijezde dotada neviđenog glumačkog talenta.
No, u ovom povijesnom romanu5 (kao i u drugim Jergovićevim
romanima), linearna fabula razlomljena je nizom malih pripovijesti
koje se međusobno prepliću da bi se spojile u iskustvu ljudske
svrhovitosti i privida Smisla.

Svaka od takvih minornih klizećih priča je redovno fluktivan
Pandorin kovčežić sučeljavanja s Velikom pričom o kojoj se najčešće
naša, tradicionalna i pozitivistička, kritika nije izjašnjavala6, ili zbog

3 Brojne su kritike, pa i uglednih akademskih čitatelja (i u Hrvatskoj, i u Srbiji
i u BiH) koje nastoje osporiti vrijednost romana pripisujući mu intenciju
reminiscencija na užasno vrijeme stradanja Jevreja, koje bi, glorikujući
neadekvatnu autorovu pristupačnost, trebalo ostaviti da počiva u prošlosti. Tako
se, smiješno (a možda i nije s obzirom na to da još uvijek pojedini akademski
proesori objavljuju pozitivistički koncipirane doktorske disertacije, i iz istih
obrazuju horde mladih književnih teoretičara i kritičara), pojedini teoretičari,
esencijalisti i pozitivisti, bave autentičnošću autorova jezika, razlozima zašto
vlastitu imenicu Židov piše malim slovom, bez obzira na Appendix romana
nastoje u vezu dovesti junakinju romana, Rutu Tanennbaum i Leeu Deutsch –
talentiranu glumicu Jevrejku koja je umorena za vrijeme Holokausta, zašto je
roman o Ruti, a nje tako malo ima u tekstu, etc, etc. Sve ovo nas upozorova na to
koliko, doista, i dan danas, književni tekst, poput zombija, oblikuje/raskrinkava
stvarnost u kojoj jesmo, i obrnuto.

4 Miljenko Jergović, Ruta Tannenbaum, str. 3o, Biblioteka Dani, Sarajevo, 2007.
5 Roman je najprije važno okarakterizirati kao postmodernistički s obzirom na
to da je postmoderni roman, prema L. Hutcheon, „historiografska metafikcija“,
u kojoj se istovremeno rekonstruira prošlost i nastoji otkriti istina o istoj, i, s
druge strane, to je razvijanje svijesti o tome da je nemoguće dosegnuti istinu
o prošlosti jer je uvijek posmatramo kroz prizmu sadašnjosti. Postmoderni
roman ulazi i otkriva povijest inferiornog čovjeka kao alternativu historiografiji.

6 Iz prostog razloga što je zaokupljena stalnim revaloriziranjem istih/velikih
tema u kojima margine postaju nedokučive, iako smo odavno svjesni da baš
marginalna mjesta nude konačnu sliku često prešućenog stanja u centru.



177

K N J I Ž E V N O S T

mehanizama politizacije književnih tekstova, ove je priče prešućivala.
Odnos među likovima koji nude književni tekstovi, ili odnos pisca/
spisateljice prema nekoj temi nerijetko je odraz stvarne slike
stvarnosti o istom. U tom se kontekstu čini zanimljivim pozabaviti
pojmom pobačaja7, u ovom slučaju iz vizure muškog autora.
Involviranje bilo kakvih generalizacija o tematici koju bi onda valjalo
posmatrati u korpusu bosanskohercegovačke proze predstavljalo
bi otklon bilo kakvoj valorizaciji ovog teksta. Dakle, ovdje će se
prokazati disfunkcionalnost prešućene teme pobačaja kao mjesta
odakle počinje naracija o kamijevski intoniranom podražavanju
međuljudskih odnosa unutar romanesknog svijeta Rute Tannenbaum.
Tema pobačaja svakako bi trebala biti zanimljivo tkivo i u kontekstu
bosanskohercegovačke književne proizvodnje uopće, s obzirom na
to da jest sveprisutna,8 i da se čini kao jedno od ključnih sredstava
razoružavanja patrijarhalne svijesti koja još uvijek fantazmagorijski
doživljava feminizam9, dakle, kao subverzivni pokret, čija je bazna
intencija obračun s patrijarhalnim poretkom. No, danas kad govorimo
o postfeminističkoj10 denaturalizaciji i demistifikaciji feminističkih
pretpostavki, propitivanje postojećih/aktuelnih koncepata čini se
kao paradoksalan pokušaj rehabilitacije nekropoetičkih stavova.

U romanu Ruta Tanennbaum dvije pripovijesti o pobačaju
smještene su na dva različita pola. Jedna se bavi njegovim
posljedicama, druga legitimizacijom.

7 Pobačaj ili abortus je naziv za prekid trudnoće koji završava uništenjem,
odnosno smrti fetusa ili embriona. Razlikuju se spontani abortus - uzrokovan
bolešću, ozljedom ili nekim drugim prirodnim razlozima, i izazvani abortus,
koji nastaje kao posljedica hirurškog postupka.

8 S tematikom pobačaja, slučajnog i intencionalnog jednako, susrećemo se
naročito u suvremenoj poeziji mladih bh. pjesnikinja, ali se pobačaj u kritičkim
osvrtima na ovu poeziju najčešće propituje pod okriljem diskursa poezije tijela?!

9 Sedamdesetih godina prošlog vijeka, jačanjem feminističke svijesti, počela je
legalizacija abortusa pod specifičnim uvjetima. Vremenom je (do danas je
aktivna) iznikla oštra debata zagovornika (Pro choice) i protivnika (Pro life)
prava na pobačaj. Kao što sam naziv govori Pro life drži do toga da je embrij
gotova osoba koja ima osnovno ljudsko pravo – pravo na život. U Bosni i
Hercegovini abortus se legalno vrši do 8. sedmice trudnoće, odnosno preko
10. ukoliko je ugroženo zdravlje majke, ali uz pismeno odobrenje komisije
sačinjene od tri ljekara. U nekim zemljama, koje su pod izravnim utjecajem
Katoličke crkve, kao što je Irska npr., na snazi je zabrana abortusa.

10 Učenje teoretičarke Džudit Butler, performativnost roda, diskurzivna priroda
spola –naslanjanje na idejepostmodernemisli - primjer je onoga štooznačavamo
kao postfeminizam.



178

K N J I Ž E V N O S T

________________________
- Što te boli? – upitao je, otvorio oči i našao se u postelji natopljenoj krvlju.

Istog je popodneva, u bolnici kod sestara milosrdnica, Ivka pobacila

šestomjesečno muško dijete.

- Kakva grehota – rekao je stari doktor, dok je sklupčano djetešce počivalo

u otučenome limenom lavoru po kojemu su bile oslikane krupne crvene

ruže. Moni je stajao pokraj njega i glasno plakao, ali ne kao što plaču

muškarci, u grču i kriku, nego je plakao poput brodolomnika kojega su,

nakon dana plutanja, našli spasitelji i rekli mu da je ostao bez ikog svoga,

a njemu je svejedno drago što je živ.11_________________________

I to je sve što ćemo doznati o momentu pobačaja Ivke Singer.
Pripovjedač nas nikako izravno ne suočava s egzistencijalnom
pustinjom u kojoj se junakinja našla, već će on podleći poetizaciji
užasa i projicirati ga u muškom subjektu. Moni je, dakle, taj koji
utjelovljuje poziciju roditelja koji izgubi dijete. Ali vrlo sebično i posve
neuvjerljivo. Metaforizacijom krupnih crvenih ruža na lavoru podriva
se slika muškog koje inicira detalje ženskog svijeta, pri čemu lavor
s nerođenim djetetom postaje posrednik između jednog i drugog.
Izvjesnost smrti svojevrsna je indikacija na besmislenost života.
Krik roditelja postaje krik otuđenog muškarca, koji se sučeljava s
neminovnošću pred kojom okoštava u nemoć. Da li je onda junakinja
tek objekt u stvaranju ovog autora? Mjesto čija je jedina svrha
kreiranje muškog identiteta? Zanimljivo je da u narednom poglavlju
pripovjedač razvija novu pripovijest koja ostvaruje tek apstraktan
kontakt sa usudom Ivke Singer, infantilizirajući doživljavanje pobačaja:

___________________________
Antikrist je ono o čemu pričaju mame i ušute kad neko dijete pritrči klupi. Antikrist

može biti spontani i onaj drugi. Kada je spontani, mame se rastuže i govore – jadna

gospđa Reiter, nesretna Biljana, zastavnika Jokovića, i jadno njezino dijete, a kada

je onaj drugi antikrist, onda se uozbilje i smrače, osvrću se okolo i spominju doktora

Miklošića. Mama je imala spontani antikrist i zato već danima ne izlazi iz kuće. 12___________________________

Način na koji dijete osvješćuje pobačaj može biti, s jedne strane,
nesnalaženje pripovjedača pred apokalipsom koju pobačaj nosi, a, s
druge strane, humorni ambijent, ili bahtinovska dimenzija karnevalskog

11 Miljenko Jergović, Ruta Tannenbaum, str. 78, Biblioteka Dani, Srajevo, 2007.
12 Ibid., str. 85, 86.



179

K N J I Ž E V N O S T

oslobođenja u odnosu na ozbiljnost teme, djetetova viđenja spočitava
mirenje s tragičnom situacijom, koja sterilizira mogućnost razlike, i
imanentno isključuje drugo. Sintagma da „žena pobaci“ upućuje na
zaključak da je pobačaj strateški naturaliziran samo za nju, i da stoga
ona sama treba s njime da se izbori13, što potvrđuje činjenicu da se „od žena
posebno često zahtijeva da nose ‘teret zastupanja’ jer se shvaćaju kao simbolične
nositeljice identiteta i časti zajednice; kako osobno, tako i kolektivno“14

Naukapreddinamičnimvišeznačnim, ali i sporadičnim, silama
može reći samo „kakva grehota“, u čemu prepoznajemo ne/svjesno
prodiranje u prostor religijskog i samoisključivanje suosjećanja.

Prema Kierkegadovom mišljenju, svaka je individua griješna
po rođenju. Grijeh je nasljedan (od Adama), pa, prema tome, štogod
čovjek učinio ili ne, grijeh ne može izbjeći. Zbog grijeha je biće
podložno strahu, tjeskobi, očaju, koji su nužni i načelni fundamenti
egzistencijalnog stanja.

Religijski stav (kršćanski, prije svih drugih) o pitanju prava na
pobačaj potpuna je zabrana. Međutim, stav koji nudi pripovjedač
nije, ili je do kraja nerazumljiv i kontradiktoran.

__________________________
Znala je Ivka da jednom mora ozdraviti, a ozdravit će čim zaboravi na svoga

dječaka i shvati da on nije mogao umrijeti jer se nikada nije ni rodio.__________________________

Samosvjesno poticanje na zaboravljanje rezultira stvaranjem
novog svijeta/identiteta koji, da bi profunkcionirao, ne podliježe
sjećanju kao polaznom ornamentu memorijalizacije. Potpuno
deinstaliranje duhovnog poraza bića podstiče njegovo negiranje,
prosto zato što je pobačaj podvrgnut tjelesnoj vivisekciji, kreirajući
pritom politiku isključenja i proizvoljnosti. Da li pobačaj pripada
prostoru uma ili tijela; da li je tuga za nerođenim djetetom jednaka
tuzi izgubljenog rođenog djeteta; da li nerođeno dijete/ fetus,
ukoliko ga ne priznajemo kao osobu, treba zaboraviti; da li za
nerođenom djecom, koja su tek plod ljudske mašte, treba žaliti -
samo su neka od gorućih pitanja na koja etika (s pravom!) još uvijek

13 U knjizi Susan Forward Otrovni roditelji u razgovoru s jednom pacijenticom
doznajemo da se ona samookrivljuje za nemogućnost imanja djeteta, zato što
je u mladosti doživjela pobačaj. S druge strane, ona je kriva i iz vizure okoline.
Opširnije pogledati u Susan Forward, Otrovni roditelji, Zagreb, 2002.

14 Yuval-Davis, Nira, ”Nacionalistički projekti i rodni odnosi”, Treća, Časopis
centra za ženske studije, broj 1-2, vol. V, 2003, str. 216.



180

K N J I Ž E V N O S T

nije dala ikakav odgovor, a i kako bi, ako pođemo od tog da je etika
tek racionalni pokušaj boljeg življenja - umjetnost življenja (Savatar),
postizanje dobra za drugog čovjeka (Schopenhauer), ili sreće za veliki
broj ljudi (Mill).

Nakraju romana, kadavećdolazi do spoznajeokrajuhumaniteta,
Ivka Singer odluči Ruti povjeriti priču uglednog doktoraMiklošića, koji je
karijeru i komforan život izgradio na sprovođenju abortusa.

___________________________
Ubija malu, minijaturnu, skoro neznatnu dječicu u utrobama njihovih majki, koje su

prethodno odlučile da ne budu majke. Ta dječica nisu vidjela ovaj svijet, ne znaju što

je dan, a što noć, što je slatko, što kiselo, što je dobro, što lože, zašto bi trebalo žaliti

za ovim svijetom, zašto bismo trebali biti sretni kada ga napuštamo, ne znaju dječica

što je strah i od čega nastaje, ne znaju kako je to kada te u nedjelju popodne zaboli

glava, ne znaju što je život, pa ne znaju ni što je umrijeti, i zato lako umru.___________________________

Dovoljno je uporediti ova dva citata, pa da zaključimo koliko
su konfuzna pripovjedna stajališta. Ista pravila, čitamo, ne vrijede
za dvije vrste pobačaja. Kad je slučajni, onda se fetusu oduzima
svaki vid osobnosti, međutim, kad je posrijedi onaj drugi, namjerni,
situacija je drukčija; pri spontanom pobačaju fetusi ne umiru, pri
ovom drugom umiru lako15. Ukoliko fetus posmatramo samo kao dio
majčina tijela16, onda je njegovo umorstvo nestajanje jednog dijela
tijela, međutim, posmatranjem fetusa kao gotove osobe, otvaraju
se pitanja njegove autonomije i prava na život. „Shvatanje tela kao
konstruisanog iziskuje ponovno promišljanje značenja same konstrukcije.
A ako se pokaže da su neke konstrukcije konstruktivne, to jest da su ono
„bez čega“ uopšte ne bismo mogli u stanju da mislimo, onda bismo mogli
da tvrdimo da se tela pojavljuju, istrajavaju, žive samo unutar prisila
izvesnih izrazito rodno određenih regulativnih šema“.17

Determiniranjem namjernog pobačaja kao ubojstva, tekst
neminovno postaje dogmatski apelativ18 koji zagovara stajalište

15 Sve što umire mora i živjeti. Fetusu se ne osporava život; njemu se, naprotiv,
osporavaju kategorije koje čovjeka čine društvenim bićem. S druge strane, sve
što umire lako, nužno mora osjećati. I ovo je, čini se, jedna od suprotnosti u
promatranju pojma pobačaja.

16 Tijelo je, kaže Foucault, centar društvene kulture, koja u izvrnutoj optici
postaje stvoreno tijelo.

17 Džudit Batler, Tela koja nešto znače, Beograd, 2001.
18 Pozivanje na Boga je stav koji pretpostavlja religijsku osviještenost čitatelja.



181

K N J I Ž E V N O S T

Katoličke crkve19, i ne ostavlja nikakvu mogućnost izbora. Međutim,
ono što je relevantno ovdje spomenuti, jest činjenica da je judaističko
stajalište (koje aproksimativno odgovara liku Ivke Singer!) spram
abortusa itekako različito od kršćanskog. Pobačaj u juadaizmu20

nije jednak ubojstvu (mada se smatra teškim grijehom), i u nekim
slučajevima se smatra gotovo obaveznim (npr. ugroženost života
majke, deformitet ploda, silovanje u kojem nastali plod neki rabini
smatraju posljedicom preljuba). U Tori nema izričite zabrane pobačaja,
a fetus se smatra osobom u momentu dolaska na svijet. Prema tome,
tanana je linija između zagrebačkih Kršćana i zagrebačkih Jevreja. Ivka
strada zato što je drugačija – zato što je Jevrejka, a vidimo koliko je
njen svijet blizak svijetu superiornog krvnika koji (prije svega) ubija
u ime religijskih doktrina, mada je dosadašnji obračun s projiciranim
ideologijama (ne samo religijskim) pokazao i dokazao da su u pozadini
smišljenog ljudskog stradanja često posrijedi individualni interesi. U
romanu Ruta Tannenbaum pripovjedač nastoji proniknuti u tragove
humanosti, ali ne tako što bi zagovarao filozofiju dobra, već tako što
posmatra/preispituje margine dobra, i zla jednako, s nakanom re/
kreiranja kulture suživota.Čini se da je povijest, izuzev svoje cikličnosti,
i rudimentarna. Nju čine marginalne priče, koje ideologija redovno
skriva u cilju očuvanja sopstvene pozicije. Priča o prokletstvu Jozefa
Tannenbauma je reprezentativan primjer pripovjedačeve strategije u
nadigravanju sa stereotipima, što ih kolektivi pod dejstvom ideologija
u anatemama reproduciraju, pritom gradeći vlastitost (veli Fanon).
Pojedinac koji se odmetne od kolektiva postaje drugi – raščinjavajući,
najprije viktimizacijom, potom zazove kaznu. Talentirana glumica
Ruta postala je nevidljiva ne samo zato što je Jevrejka nego zato što se
digla iznad sredine, postala joj je nedodirljiva, postala je obožavana, i
kao takva nužno je morala stradati.

Mogućnost izbora pokušaj je decentriranja usuda u kome
svjesnost o odlučivanju - o slobodi određuje ishod, naizgled,
jednoznačnih slojeva teksta.

U radu Javni um i pravo na pobačaj Nebojša Zelić zaključuje: „U
slučaju zabrane pobačaja žena ne bi imala nikakvu slobodu izbora, kao što
ima u slučaju ozakonjenja tog prava. Provodila bi se opresivna sila države
19 Katolička crkva abortus izjednačava s ubojstvom. Ekskomunikacija, prema
Katoličkoj crkvi, je kazna za svakoga ko izazove ili da suglasnost s pobačajem
– majka, otac, ljekari, pa i političari koji donesu zakon o njegovoj legalizaciji.

20 Opširnije pogledati na: http://infoz.ffzg.hr/afric/MetodeII/Arhiva03_04/
KramarRosana.htm



182

K N J I Ž E V N O S T

u ime jedne sveobuhvtne doktrine (...), bile bi osujećene ideje samostalnog
planiranja života, društvene osnove samopoštovanja i političke autonomije.“21

Zagovaranje prava na pobačaj, kao i njegova legalizacija,
omogućavaju razgraničenje religijskih stajališta i javnog
zakonodavstva, pri čemu politička koncepcija pravičnosti u
demokratskim uređenim sistemima oživljava u punom kapacitetu.

Ono na što pripovjedač skreće pažnju jest i djelovanje
latentne državne aparature u intimi inferiornog čovjeka, koja doseže
čak i hiperbolizaciju svojim ironijskim nervom. „Dobrobit čovjeka
jest jedini kriterij etičke vrijednosti“22, pa, prema tome, dobro je
ono što je čovjeku dobro, a zlo je ono što mu nanosi štetu.

___________________________
Naravno da su za Miklošićev posao znali policija i sudovi, ali nikada nikome nije

palo da doktora sudi i tuži. Uvijek postoje ljudi za koje ne važi poneki zakon. (...)

Ako bi neko rekao da nema dovoljno slobode, i da se ne smije govoriti i pisati što je

kome volja, bilo je dovoljno spomenuti Miklošića, i sve optužbe padale su u vodu.___________________________

Izvor

1. Miljenko Jergović,RutaTannenbaum,BibliotekaDani, Sarajevo, 2007.

Literatura

1. Erich From, Etika i psihoanaliza, Zagreb, 2000.
2. Džudit Batler, Tela koja nešto znače, O diskurzivnim granicama
pola Beograd, 2001.

3. EndruBaruhVahtel,Stvaranje nacije, razaranje nacije, Beograd, 2001.
4. Mihail Bahtin, Problemi poetike Dostojevskog, Beograd, 1978.

Tekstovi u časopisima

1. Nira Yuval - Davis, ”Nacionalistički projekti i rodni odnosi”,
Treća, Časopis centra za ženske studije, broj 1-2, vol. V, 2003

2. Alma Denić-Grabić, ”Ženski, isuviše ženski”, Zeničke sveske,
Časopis za društvenu

3. enomenologiju i kulturnu dijalogiku, Zenica, 2005.

21 Nebojša Zelić, „ Javni um i pravo na pobačaj“,
http://hrcak.srce.hr/index.php?show=clanak&id_clanak_jezik=32505

22 Erich From, Etika i psihoanaliza, Zagreb, 2000.



183

K N J I Ž E V N O S T

4. Susan Bordo, „Tijelo i reprodukcija ženstvenosti“, Razlika /
Differance, Kulturalne

5. studije, 3-4, Tuzla, 2003.

Jedinice dostupne na internetu

1. http://www.zarez.hr/80/temabroja7.htm
2. http.//www.zarez.hr/66/zariste4.htm
3. http://inoz.zg.hr/aric/MetodeII/Arhiva03_04/KramarRosana.htm
4. http://bs.wikipedia.org/wiki/Poba%C4%8Da
5. http://hrcak.srce.hr/index.php?show=clanak&id_clanak_jezik=32505


