
353

Spahija Kozlić

 

AUTIZMI OVDAŠNJIH MONOTONOTEIZAMA

Prikaz: Željko Škuljević, Maniest ateizma. (Ne)mogućnost
             umskog vjerovanja, Hijatus, Zenica, 2012. godine  
                             

Kada je prije više od dvije godine u Zenici u organizaciji 
Centra za društvena i interreligijska istraživanja Univerziteta u
Zenici, na čijem je čelu Željko Škuljević, održan okrugli sto pod
naslovom Drama a/teizacije, iz naslovike izlaganja profesora 
Škuljevića već se dala naslutiti tematika jedne od narednih njegovih
knjiga. Tekst, koji je ubrzo poslije skupa štampan u zborniku, nosio
je naslov Kratko uvođenje u ateizam. Ovaj, za bosanske društvene
prilike heretični naslov, izazvao bi i veće reakcije u javnosti da
Škuljevićeva ireligioznost već uveliko nije poznata.

Taj rad je odisao ničeanskom porukom da između ponuđenih
teizama ne moramo birati, pitanjem kakav je stvarni razlog
istoriograskog zanemarivanja ateističke lozoje, te slutnjom da
će u najavljenoj knjizi jedno od centralnih mjesta biti posvećeno
„božanstvenom“Holbachu, ličnomneprijatelju gospodina boga (kako
ga nazvaše savremenici) i prosvjetitelju koji se gorljivo razračunava
kako sa različitim ormama religije, tako i salozoskimkoketiranjem
tipa deizma. Knjiga o kojoj je riječ, dakle Manifest ateizma, o kojoj
će se, po mome sudu, više govoriti nego li recimo o Pozornici 
kirenaičke misli, Dijalogu sa Sokratom ili Sostici kao istini privida,
nosi i vrlo bitan podnaslov /Ne/mogućnost umskog vjerovanja. On 
čitaocu u samom uvodu, odnosno a/teističkom sporu: lozoja i/
li teologija želi sugerirati važnost distinkcije između teološkog
vjerovanja i vjerovanja uopšte. Neupitno je, tvrdi Škuljević, da je
sam pojam vjerovanja u sadržajnom smislu i mogućnostima veoma
raznovrstan, te je tako u lozoji vjera polazište jednog generalnog
uvjerenja u skrivenost evidencije, te spoznatljivost istine i, kao takva,
neodvojiva je od metodičke sumnje koja potiče upravo spoznavanje.

S druge strane, „kod religiozne svijesti“, piše Škuljević,
„upravo je odsustvo sumnje vrlinom, tu se vjeruje baš zbog toga
što objekt vjerovanja nije evidentan“. Moglo bi se također reći da
je problem religije nametanje stava da je transcendentno „poznata“ 



354

veličina dokučiva obredom. Sa ovakvom napomenom treba čitati
Manifest ateizma, njime Škuljević ne daje nikakve didaktičke upute,
nego podsjeća na današnje odveć rigidno, apriorno odbijanje primisli
o bilo kakvom ireligioznom svjetonazoru. Ta se rigidnost ponajprije 
vidi u, kako on zapisa i u zaključnim riječima, kao „zatečenost,
zblanutost i konsterniranost većine teologa pokretom novog ateizma“
(dakako i bilo kojeg drugog) i, naravno, u svakodnevnom javnom
linču svih onih koji religioznost ne vide kao primaran odnos čovjeka
i svijeta. Iz ovih razloga će Željko Škuljević i zaključiti kako „tu
vjernost čovjeku možemo nazvati humanizmom, koja nije religija
već moral. Bez te vjernosti, takođe, i bez ambicija za uklanjanjem
boga onima koji vjeruju, nijedna religija niti ateizam ne bi bili ljudski
prihvatljivi“. No, problem je u tome što se religija postavlja iznad
te vjernosti čovjeku, ona nam govori o neopisivosti boga vazda ga
opisujući i istovremeno sugerišući kako je on ekskluzivno naš. Drugi
bog ili bog drugih nije bog. Paradoks se vidi i po tome što je za 
svakog vjernika bog jedno, a iz vizure religije drugo čime generalno
bog nije.

Ova nas situacija neodoljivo podsjeća na poznatu karikaturu u
kojoj Immanuel Kant zabrinut dijalogizira sa onim bićem kogamnogi
nazivaju bogom. Pita Kant u toj karikaturi nije li vrijeme da se ljudi,
umjesto na boga, pozivaju na čovjeka. Ova briga, izrečena u ormi
karikature, bez obzira na božije olakšanje Kantovim prijedlogom,
sugerira kako iracionalno postaje dominirajuće a ono, po svojoj
„prirodi“ , bježeći od stvarnosti i potirući je, postaje s jedne strane
nadomjestak za nedostatak socijalne hrabrosti i s druge, savremena
orma Platonove pećine. Raspravljajući o odnosu same lozoje
i teologije Škuljević vrlo iscrpno upućuje čitaoca u dva oprečna
pristupa religiji kao predmetu lozoske refeksije, prvi potencira
lozoju religije kao religioznu, a druga kao antireligioznu lozoju.
Uprkos tome da oba pristupa predstavljaju zapostavljanje same 
lozoje religije, nepobitno je da se religija vazda služila lozojom.
Škuljević s tim u vezi postavlja vrlo važno pitanje – zašto lozoja
uopšte treba religiji. U duhu one Hobbesove iz Leviathana da su 
klice religije u čovjeku, odnosno da je ona utemeljena na vjerovanju
u sablasti, nepoznavanju uzroka i neracionalnom strahopoštovanju,
Škuljević konstatira kako se teologija temelji na takozvanoj tajni vjere
koja je nedostupna nevjerniku. Na ovaj način ona sebi želi priskrbiti

P R I K A Z



355

lozosku ozbiljnost ali i vlasništvo nad konačnim tumačenjem
svijeta u čemu joj lozoja treba samo kao ancilla theologiae. 
Zato lozoja religije nije izbor „između teizma i antiteizma, još
manje o unaprijed zadatoj negaciji religije“, decidan je Škuljević.
Činjenice lozoskog promišljanja, naravno, po sebi ne mogu biti
niti religijske, niti antireligijske, one su za lozoju kao enomeni
jednako relevantne.

Zato jeopasnoinsistiratinabrisanjudistinkcije izmeđusadržaja
lozoje religije i religije, jer ona, dakle lozoja religije, time
postaje religiozna lozoja. Ako se, kaže dalje Škuljević, lozoja i
religija odnose na isto, te ako se probabilistički složimo kako su obje
upućene na pitanje totaliteta, kako imanentnog, iskustvenog, tako i
transcendentnog, nadiskustvenog, ostaje „problem različitog pristupa
bez obzira koji se argumentacioni niz koristio. Radi se o nekoj vrsti 
nekongruentnosti između lozoje religije i religije“.

U toj lozoskoj kritici religije uočavaju se dva osnovna
pravca: prvi je racionalizacija, odnosno demitologizacija mitološke
vjere, a drugi je odbacivanje religije u ime razuma i iskustva.

Na tom tragu je i sučeljavanje pedagoga Richarda Schwartza
koji govori o dekristijanizaciji društva i sociologa Petera Bergera 
koji tvrdi da će religija preživjeti. Na ovom mjestu u lozosku igru
Škuljević uvodi ateizam i pitanje zašto se ateističkom svjetonazoru
vazda podmeće, zašto se demonizira i alsikuje. Odgovarajući na
njega, posebno u dijelu knjige koji naslozo Škuljević imenova
Ateizam razuma, sa poglavljimaProtagorin udes ili a/teologija grčkih
lozoa, Politeistički monoteizam ili: (ne)vjerovanje u jednog boga i
Hrišćanski ateizam, on pravi originalni lozoski portret ateizma i
njegovih maniestacija od Protagore i Teodora atheosa, preko Sexta
Empirika do Ludwiga Feuerbacha, Karla Marxa, Roberta Escarpita,
Christopera Hitchensa, Richarda Dawkinsa i Mishela Onraya. Ne
slučajno, Škuljević posebnu pažnju posvećuje „ličnom neprijatelju
gospodina boga“, njemačkom prosvjetitelju, „božanstvenom“
Holbachu, kako nosi i naslov posebnog poglavlja knjige.

Epitet „božanstveni“ nije nikakav cinizam, upozorava
Škuljević, nego se radi o nekome koji je „cijeli svoj stvaralački
život posvetio demontiranju ideje boga proglasivši je proturječnom i
najnemogućnijom“.

P R I K A Z



356

„Kao neskriveni ateista, kaže dalje Škuljević, Holbach smatra
da su teologija i religija najveći neprijatelji ljudske sreće i napretka,
takođedokazujeda jeateizamtemeljomprirodnogmorala“.Upućujući
na drugi dio Holbachovog Sistema prirode, on vrlo slikovito opisuje
boga istovremeno kao onoga koji voli i mrzi, nagrađuje i kažnjava,
priziva i proklinje, obećava i obmanjuje, ukratko „doima se rastrgan
najrazličitijim strastima, ćudima i smjeranjima“.

U poglavlju po naslovom Opium des Volks Škuljević u kratkim
crtama izlaže najbitnija mjesta Marxovog razumijevanja religije kao
društvene ideologije upućujući čitaoca prije svega na Prilog kritici 
Hegelove lozoje prava i doktorsku disertaciju Razlika između
Demokritove i Epikurove lozoje prirode.

U Marxovoj doktorskoj disertaciji očita je nakana njegovog
kasnijeg obračuna sa ideološkom pozicijom religije, onog
prometejevskog mučeničkog, ali i herojskog suprotstavljanja dogmi
koju širi Hermes, sluga bogova. Prometej je time metaora revolta
slobodno mislećeg čovjeka koji se suprotstavlja dehumanizirajućoj
ulozi religije. Religija je ideologija po tome što ovovremeno potura 
kao vanremeno, odnosno što svoju ovostranu društveno-ekonomsku
poziciju pravda „onostranim“ usudom. Zato je stvarna suština religije,
ali i paradoks, u tome što ona, s jedne strane, ljudsko hipostaziranje
vlastitih krajnjih nadanja i mogućnosti gura u ruke tvorca, dajući
mu „ovlaštenje“ da ozbilji pojedinačne nade poslije smrti, a s druge
strane što, istovremeno, u interesu ovozemaljskih povlastica sebe
hipostazira u tom istom „neostvarenom“ svijetu. Religiozni čovjek
je proizvod nadnaravnih nadanja obespravljenih a bogovi su tek 
iracionalna posljedica takvih pogleda u nebo. Takav podvostručeni
svijet stvara novi, zamišljeni svijet. Iza nade da će se u njemu naći
pravda i nagrada stoji ideološka poruka da se stvarni svijet, kao
iskušenje i volja božija, ne mijenja. Propovijed o tobožnjoj nemoći
čovječanstva da ostvari pravdu smjera na ideološko opravdanje bilo
koje vrste otuđenja. U pitanju je, dakako, blagoslov nepravdi. Pozicija
religije je gora time što, pribavljajući sebi ovozemaljske koristi,
propovijeda i protežira grješnost čovjeka u svijetu kao kazni. Ne radi
se više o religiji kao opijumu nego je u pitanju pogubno zatvaranje 
svakog puta ka ovozemaljskoj sreći, njena je zadaća da spriječi svaku
nezavisnost čovjeka navodeći ga inantilnu poslušnost.

P R I K A Z



357

Religija je danas svemanje u stanju izbjeći evidentnu prazninu
svojih propovijedi. Ta je praznina suštinska, jer, kao izraz potrebe za
utjehom, ona ne nudi stvarne naputke ka ostvarenju ovozemaljske
sreće, ona ne potiče nadu u radikalnu transormaciju na zemlji,
nego tek odr(a)žava imaginarni ideal, iluzornu sreću, samoobmanu
i mistikaciju.

Ona je, dakle, kao nusproizvod društevnog poretka, kao
svojevrsna duhovna „aroma“ države, gotovo u pravilu maska za
opravdanje dominacije, odnosno represije „bogomdanih“ društvenih
projekata. Na ovaj način ona, u stvari, podjarmljuje čovjekovu
evidentnu potrebu za nadom tako što je dislocira na neki drugi svijet 
i time nepravdu u ovom deterministički tumači božjim određenjem.

Ovaj monotonoteizam i njegova obredna mimika bili bi 
danas dostojni sažaljenja da religija nije ideološki uzor za druge
orme otuđenja. Njena idiosinkrazija je uočljiva i u zamjenjivanju
posljednjeg i prvog, odnosno causa sui ili ens realissimum je najviši 
princip, prvorazredni ideal koji udahnjuje život realitetima. Na ovaj
način religija potiče da se čovjek sveti životu „antasmagorijomnekog
‘drugog’, ‘boljeg’ života“ (Nietzsche) i time sugerira dekadenciju
kao rezultat nametnute podjele svijeta na pravi i prividni.

Poricati drugi svijet, kao što to čine ateisti, odnosno bogohuliti,
kako to kažu teolozi, ne znači i homohuliti, odnosno kada ateisti
poriču boga oni poriču odgovornost u bogu te, na taj način, kako to
sjajno primjećuje Friedrich Nietzsche, spašavaju svijet. Ipak, religija
u ogledalu stada danas još uvijek ne vidi prijekor svojih praznih očiju,
ona ne vidi očite simptome jedne teopauze, ali, na žalost, i, kako to
primijeti Robert Escarpit, „gojaznost andropauze“. Sljepilo za stvarni
je istovremeno i sljepilo za bilo koji svijet.                       

                              
Bogova ima koliko ima ljudi, oni su, metaorično rečeno,

individualne perspektive pogleda u nebo, to su neponovljivi nazori
apsoluta. Zato je svaki zahtjev za kanalisanjem tih perspektiva 
nehuman, totalitaran, a najrevnosnije to čini religija. Ovakvi zahtjevi
po svome su porijeklu i po svojoj prirodi povijesni, odnosno oni su,
kao totalitarizmi, maniestacije moći, ideologije, nerijetko obijesti
i ludila. Zato, teško je ne složiti se sa rancuskim romantičarem

P R I K A Z



358

Victorom Hugoom koji negdje reče: u svakom selu je svjetlost –
učitelj, a gasitelj svjetlosti – sveštenik.

Na kraju, Manifest ateizma autora Željka Škuljevića teško
da će koga ostaviti ravnodušnim, knjiga će naprosto izazivati na to
da se izriču stavovi o danas nepoželjnom, stigmatiziranog pogledu
na svijet kakav je ateizam, ona će, uvjeren sam, dovoditi u kušnju
proklamovani princip tolerancije koji je, očito, ispražnjen od značenja
i koji, shodno Lockovom tumačenju, netolerantno odbacuje svaku
pomisao na trpljenje ateizma. 

K U L T U R N A   B A Š T I N A


