
261

Naida Osmanbegović

POSTMODERNISTIČKI DISKURS U POEZIJI
JOZEFINE DAUTBEGOVIĆ

Ključne riječi: postmoderna, postmodernizam, modernizam, 
konceptualizam, lirski identiteti, diskurs, tehnoestetika.

Sažetak

Poezija (Čemerike, 1979, Uznesenje, 1985, Od Rima do
Kapue, 1989, Ručak s Poncijem, 1994, Prizori s podnog mozaika,
1997, Božja televizija, 2001, Vrijeme vrtnih strašila, 2004, Različite
ljubavi, 2006) Jozene Dautbegović u kontekstu suvremenog
bosanskohercegovačkog stvaralaštva raskida sa modernističkim
poetičkim modelom artikulirajući etički i antropološki angažiran
direktan pjesnički iskaz zacrtan u ispisu traume rata i postratnog,
tranzicijskog beznađa. Hermetične, socijalnorealistične stihove iz
prvih zbirki, zamijenila je pjesma otvorenog poetskog govora u kojoj 
ratna drama postaje dramom uma, emocije, metazike, ali i dramom
tijela u koje je ubilježen ratni haos.

Key words: Postmodern, postmodernism, modernism, 
conceptualism, poetest identitete, discourse, tehnoestetics.

Summary

In this paper we tried to look some parts o the poetic opus
o Jozena Dautbegovic rom dierent points o view, and through
dierent interpretations o literature theoreticians and critics who
talk about postmodern. So, the primary assignment o this paper was:
to recognize elements o postmodern poetics in poetry o Jozena
Dautbegovic. Direct poetic statement outlined in the poetry of Polish 
poet (Milozs, Symborska, Zbigniev, Zagajevski) necessarily appears 
in print strategies o war trauma. But, in order to avoid direct
ideology or condemnation o the war poets used and the proceedings
o intertextuality, allusion, quotation.



262

Postmoderna ocrtava i potcrtava condition kulture  
redenirajući/razarajući je i otvarajući nove smjerove, a čija je
bazna intencija preosmišljavanje, euemistički kazano, kulture
moderne. Etimologijski konsenzus određuje modernu kao novinu,
suvremenost, odgovarajući najnovijem ukusu i potražnji, pri tom joj
nametnuvši epitet (pred)posljednje velike književne epohe obilježene
tendencioznošću ka industrijskim revolucijama, tehnološkim
dostignućima, društvenim i ekonomskim promjenama. Utemeljena
na prosvjetiteljstvu, markirana historijskim relativizmom (Calinescu),
moderna se, usljed antagonističkih projekata avangarde i dekadentnih
nasrtaja na samu sebe, destabilizirala i destruirala pretendujući tako
na fenomen krajologija (Oraić Tolić), odnosno okusirajući se na
začetak kraja svega, povjesti, moderne, nauke, čovjeka, arhitekture,
i sl.  U svojoj knjizi Postmoderno stanje Fransoa Lyotard, a koja
problematizira status i legitimnost znanja, govori o nepovjerenju
u (grand naratives) velike pripovjesti/priče/istine Zapada koje su
dokinute/ubijene/ranjene, i na čijim je tjelesima iznikla postmoderna,
a one su: emancipacija čovječanstva, hermeneutika smisla, teleologija
duha, de/stabiliziranje subjekta, i sl.. „Pojednostavimo li do krajnosti,
možemo reći da se nepovjerenje prema metanaracijama smatra
‘postmodernim’. Ono je zasigurno posljedica napretka znanosti, no i
napredak sa svoje strane pretpostavlja nepovjerenje“1.    

Postmodernistička poezija jest riznica postmodernog, ali,
ipak, ne u onoj mjeri u kojoj je to postmoderni roman. Ono po čemu
se postmoderna poezija razlikuje od svoje moderne predhodnice 
sigurno jeste okretanje jeziku kao jedinom pouzdanom sredstvu 
spoznaje i pisanja. Jezik u postmodernoj poeziji postaje intendant 
ne samo strukture pjesme nego i njene semantike. Postmoderni 
pjesnici i pjesnikinje se okusiraju na otkrivanje načina na koje jezik
konstruira svijet (pa i kulturu, i svijest) nego što ga opisuje. Jezik
više nije sredstvo kroz/putem koje/g se spontano izljevaju osjećanja
(Kolridž) nego je jezik konkretna armatura emocije. Disperzni
glas, glas množine u postmodernoj poeziji dolazi na mjesto jastva
modernog „lirskog Ja“, koji se „s jedne strane teško identicira, jer
je sasvim neutralan i koji, s druge strane, skoro nikad ne ostaje isti.
Umjesto da se ‘drži ujedno’ pjesma se zbog toga razbija u ragmente,
pri čemu svaki od njih često konstruira svoje vlastito ‘ja’“2. 

1 Fransoa Lyotard, Postmoderno stanje, izvještaj o znanju, str 6., Novi Sad, 1988.
2 Zdenko Lešić, Postrukturalistička čitanka, str. 519, Sarajevo, 2003.

K N J I Ž E V N O S T



263

Strateške inovatore postmoderne poezije odlikuju 
improvizacija i neponovljivost koji deformiraju ustaljeni poredak 
riječi u rečenici, dopuštajući i čitateljske introjekcije u tekst gdje
čitatelji u samom procesu čitanja pjesme konstruiraju značenja (pa i
smisao) pjesme. Teško da bismo o Dautbegovićkonoj poeziji mogli
govoriti kao o izrazito jezički orijentiranoj3 ako nam je polazište 
stav američkih postmodernih jezičkih pjesnika i pjesnikinja4 prema 
kojima je i pjesma društveni tekst. „Oni su konstruisali društvenu 
‘scenu’ koja bi mogla služiti kao kontekst poezije, i u radu su se
kretali između teorije i prakse. Njihova poezija je stalno uplitala
teoriju u praksu, jer je bila puna motiva koji ne kulminiraju samo
u estetskom. Od samog početka jezička scena je na posebne načine
socijalizovala pesmu, pre svega konstituišući se kao jedna ‘scena’
– predlažući javni, društveni prostor za evoluciju čitanja i pisanja,
shvatajući ga kao politički prostor“5. Ako pjesmu posmatramo kao 
društveni konstrukt a društveni kao politički, onda će se paradigma
razumijevanja književnosti bitno promijeniti. Međutim, ono što
Dautbegovićka radi jest da pažnju sa političkog usmjerava na
estetsko, ‘literarno’ u jakobsonovskom smislu (pretvoriti jezički
materijal u pjesmu nizom odgovarajućih postupaka), ali i na
subjekciju artikulišući sebe kao grupni subjekt e da bi pridobila
moć univrezaliziranja (Kašić: 2002). U Dautbegovićkinoj poeziji
moguće je govoriti i o koegzistenciji postmodernizma i eminizma.
Feministička teoretičarka Seyla Benhabib protivi se koncepciji
postmodernog eminizma odnosno postmoderne eminističke teorije,
ali ističe:“ posmatrano unutar intelektualne i akademske kulture
zapadnih kapitalističkih demokratija, eminizam i postmodernizam
su dva vodeća toka našeg vremena (…) svaki je na svoj način duboko
kritičanpremaprincipima imetanarativimazapadnogprosvjetiteljstva
i modernosti“ (Benhabib 1992: 203). Ona ističe tri glavne teze koje
su karakteristične za postmodernizam, a to su: a) smrt Čovjeka ili
kraj humanizma, što će označiti kraj lozoja subjektiviteta, b) smrt
Historije, odnosno kraj grandioznih naracija i c) smrt Metazike,
koja označava smrt pokušaja na putu ka esencijalnim otkrićima.

Nasuprot ovim koncepcijama ona će ponuditi eminističku
alternativu gdje smrt Čovjeka zamjenjuje „demistikacija muškog
3 Iako se to ne nekim primjerima ipak potvrđuje.
4 Vidi: Dubravka Đurić, Poezija, teorija, rod (moderne i postmoderne američke
pesnikinje), Beograd, 2009.

5 Ibid. str. 283.

K N J I Ž E V N O S T



264

subjekta uma“, smrt historije zamjenjuje „proizvodnja historijske
naracije“, smrt metazike u eminističkoj koncepciji zamijenit će
„eministički skepticizam spram teze o trannscedentalnom umu“
(Benhabib 1992: 212 – 213). S druge strane Nancy Fraser i Linda
Nicholson tvrde da u okrilju eminističkog postrukturalizma,
odnosno ‘metateorija’ eministkinja drugog talasa, postoje
zajedničke „esencijalističke i ahistorijske odlike metanarativa, jer
ne obraćaju dovoljno pažnju na historijske i kulturalne raznolikosti“
(Fraser/ Nicholson 1999/ 37). Zato one sugerišu kreiranje jedne
nove eminističke teorije, koja bi odgovarala postmodernističkim
nomenklaturama, ali bi se istovremeno oslobodila težnje za
univerzalizacijom, u kojoj se „postmoderna kritika ne mora odreći
historijskih naracija niti analiza društvenih makrostruktura“ (Fraser/ 
Nicholson 1999/ 35). Međutim, kao politička praksa „eminizam se
ne može sasvim okrenuti protiv ‘prosvetiteljske’ modernosti. Da bi
bio delotvoran kao emancipatorski pokret, eminizam mora održati
veru u mogućnost ‘ljudske delatnosti’ i njenu učinkovitost, i važnost
istorijskog kontinuiteta i istorijskog progresa“6.Ali, prije svega, važno
je istaći da u Dautbegovićkinoj poeziji postoje tri aze pjesničkoga
stvaranja, odnosno usvajanja poetika modernizma, postmodernizma i
nove osjećajnosti. Poetika visokog modernizma, sa svojim estetskim
konceptom larpulartizma, prepoznaje se u prve tri Dutbegovićkine
zbirke (Čemerike, Uznesenja, Od Rima do Kapue), koje ne-potpuno
asimiliraju trenutak slobodnog, autonomnog pjesničkog genija, i
na tragu su onoga što Miško Šuvaković, ili pak Epštejn, nazivaju
konceptualnom umetnošću. Preispitujući materijalne, estetske,
vizualane pretpostavke kvalitete umjetničkog djela Lucy Lippard
dematerijalizira umjetničko djelo7 apstrahujući tako objekte za
gledanje a ne objekte za čitanje, decentrirajući ulogu autora u
procesu produkcije i recepcije djela. Konceptulistička strategija
demistikacije pozicije autora priskrbit će sebi mjesto između
moderne i postmoderne paradigme, dakle prijelaza, ili granice od
koje počinje.

Destabilizovanu centralnu modernističku guru autora
razorit će postmodernistička ideja partikularnosti i pluralnosti.
Rane modernistički i simbolistički orijentisane zbirke utjelovljuju
objektivni, vidljivi svijet kao palimpsest nevidljivih univerzalnih
6 Dubravka Đurić, ibid., str. 244.
7 pogledati Lucy Lippard ,”The Dematerialization o Art”, Conceptual Art:A 

Critical Anthology,the MIT press, Cambridge, 1999. 46-50

K N J I Ž E V N O S T



265

vrijednosti koje je moguće dosegnuti u upotrebi i podudaranju čula.
Baš zato Bodler Kolridžovom terminu „konstruktivna imaginacija“
pripisuje metazičku oznaku „pozitivnog odnosa sa beskonačnim“.
Umjetnost tako postaje entitet koji humanizuje prirodu, ukida jaz
između subjekta i objekta, čovjeka i prirode. Umjetnost prema
Bodleru treba da stvara „sugestivnu magiju“ u kojoj su istovremeno 
sadržani i objekt i subjekt, spoljašnji svijet i umjetnik njim samim;
ona treba da transormiše, posreduje između čovjeka i prirode. Medij
kroz koji se ispoljava temeljna doktrina simbolizma i splinovskog 
ambijenta egzistencije jesu simboli. Simbolisti u prvi plan stavljaju 
snagu i ljepotu doživljaja. Tako se priroda shvata kao potsticaj, a
simboli kao veza između potsticaja i pjesnikova raspoloženja. U
bogatstvu i razuđenosti preciznih slika koje nam simbolisti nude,
nostalgija je, mada u drugom planu, enomenalno inkorporirana
inačica u pretpostavljeni dualističkokozmogonijski udes svijeta.
Nostalgijom i idilom nastoji se signicirati veza između vidljive i
nevidljive pojavnosti svijeta, pri čemu se ovi simboli oduhovljavaju
potencirajući pri tome samo pjesništvo, ali i kozmopolitsku suštinu
čovjeka. Filozoja simbolizma, da zaključimo, inicira kulturu
dekadencije, s obzirom na to da odbacuje ideju ljepote koja je
hranila poeziju romantizma smislenost iznalazeći u jedinstvu
najviših vrijednosti: dobrote, ljepote i istine. Rane su zbirke primjer
međuprožimanja modernističkih lozoja u cilju obračunavanja sa
egzitencijalnim dihitomijama jer kako kaže Zvonko Kovač: „Poezija
je uvijekpredstavljala pokušaj razrješavanja te neslogepreobraćanjem
dva termina: onog ja iz dijaloga i ti iz monologa. Poezija ne kaže: ja 
sam ti, nego: ti si moje ja. Poetska slika je drugost. Zato nije čudo da
suvremena interpretacija književnosti govori o ukrštanju perspektiva
ja i drugoga“. Drugu azu Dautbegovićkina poetskog stvaralaštva
čine zbirke koje strukturalno i semantički odgovarju asortimanu
postmoderne. To su zbirke: Ručak s Poncijem, Božja Televizija. Ovaj 
period Jozenina stvaranja stigmatizovan je ratnim haosom, i svim
njegovim posljedicama, a karkteriziraju ga egzilantska nostalgija,
osjećaj bezdomovinstava i izdaje, egzistencijalna pustoš i iznevjerena
povjest. 

Treću, i posljednju azu kojom će ostati zaokupljna sve do
smrti čine pjesme (Prizori s podnog mozaika, Vrijeme vrtnih strašila) 
ambijentalno podložne novoj sentimentalnosti, ili, novoj iskrenosti.
To su pjesme kojima se nastoji prodrijeti u nepatvorene iskonske 

K N J I Ž E V N O S T



266

predjele poetskog bića uhvaćenog u hijatusu povjesne kataklizme
(apokalipse rata), ili početka kraja svega. Nedugo prije smrti objavila
je zbirku ljubavnih pjesama, kojima nikako nije potvrdtila prijeratni
status intimističke modernističke poetese, no naprotiv prokazala
jedini ispravni put egistencijalnog beznađa, kreiranog kulturom 
katastrofe (prema Zerzan).

Ciklus Pokušaj mostapodaritćenamnajboljuDautbegovićkinu
pjesmu prve zbirke, Čemerike. Potpuno oduhovljene materije,
precizno izvedeno metaorama zidova, vrata, stolica, nalazimo
u pjesmi U sobi ljubav, u kojoj pjesnikinja dosjetljivom igrom
razdaleke planove stvarnosti dovodi u vezu. Ovakva konstrukcija 
rezultira dovođenjem u svezu statičnih i dinamičnih aspekata govora/
djelanja implicirajući svršen čin svijeta bez ljubavi.

U mojoj sobi spava jedna tajna,
Sve stvari u njoj miruju i šute.
Zidovi se dodiruju ramenima,
Vrata se s prozorima gledaju,

Stol stolice obgrlio drvenim nogama,
Jastuk pamti oblik jedne glave,

 Od poda do stropa soba puna ljubavi.

Vizualiziranjem trenutne drame egzistencije, lirski subjekt
intezivira erotski naboj pjesme radikalizirajući smislenost zavođenja,
dodira, seksa u svijetu bez ljubavi. Lirski subjekt ne legitimizira
svijet bez ljubavi, već nastoji da ljubav kaže drugome što postaje
samo njezino objašnjenje, i Smisao. Kao tema s varijacijama u
Dautbegovićkinim pjesmama neprekidno se izmjenjuje mučninovski
shvaćena sartrovska lozoja, a prema kojoj se čovjek, kad pokuša
ili se čak natjera na identikaciju sa stvarima, naposljetku redovno
identikuje sa samim sobom.U skromnomobliku igre, kakoHajdeger
naziva poetsko stvaranje, lirski subjekt suprotstavio je jedan drugom
dva kraja proticanja vremena spojivši ga dokumentarnom tačnošću
u jednu istu tačku, sobu – svemir. Lirski subjekt nadilazi objektivne
i subjektivne elemente deskripcije promičući prvobitnu unkciju
stanovanja, koja erudira sobu kao kosmos sa vlastitim sistemima i
pravilaima. Eksterioriziranje dijalektike intimnosti u prostor povlači
njegovu pokretljivost, pa se tako inače nepokretljivi predmeti
poduhovljuju, i vode ljubav međusobno. Polaritet poda i stropa

K N J I Ž E V N O S T



267

determinira utisak vertikalnosti, gdje se racionalnost stropa može
suprotstaviti iracionalnosti poda8 . Strop direktno otkriva svoj uzrok 
postojanja, kao zaklon, zaštita, utjeha, dok pod, iako ne beskoristan,
najčešće distribuira iskustvo uniženosti, patnje, ineriornosti. Fuzija
suprotnosti rađa dijalektiku gore i dole, integrišući tako dijalektiku
sanjarenja i strahova. Međutim, ne-lirski subjekt već tajna budi
usnule predmete. Nastali iz intimne neizmjernosti, oni propagiraju
novu dimenziju bića, tako što „ne zauzimaju samo svoje mjesto u
nekom redu, nego u nekoj zajednici reda“9.  Dvije zanimljive  pjesme 
u zbirci jesu i Nedjelja i Uznesenja, u kojima čitamo pjesnikinjinu
zaokupljenost enomenom svjetlosti, a koja će kulminaciju doživjeti
s njenom narednom zbirkom Uznesenja. 

Sazidao si mi kuću
Od svjetlosti 

  

Težnja ka iluzijama stabilnosti determinira kuću kao sklonište
intimnosti. (O)pisati kuću znači dopustiti ili omogućiti drugom/ima
da uđe/u naše prostore intimnosti.Ali, lirski subjekt ide dalje i dublje,
koncentrišući dijalektiku kuće u prostore intimne neizmjernosti
drugog. Kuća od svjetlosti u sebe uvlači undamentalne principe
na osnovu kojih se realizuje intimitet, tako što je poduhovljena,
njezino svjetlo omogućuje joj da vidi, nadgleda unutrašnjost bića.
Posredstvom kuće koja vidi uspostavljen je dijalog bića. Međutim,
pretjerana svjetlost koja dolazi od vazda budnog bića, od bića koje
uporno bdi „dobija hipnotičku vrijednost“10. Hipnotiše nas, dakle,
njena samoća.

Drugi dio pjesme upravo će dokazati hipotetičku ulogu kuće,
odnosno njen kontrapunkt u uglovima, koji svojom skučenošću
odbijaju, negiraju Svemir11, i obezbjeđuju nepokretnost bića (intime)
svojom polovičnošću.

Nema 
Ugla za tugu

8 G. Bašlar govori o polaritetu tavana i podruma, ali imaginativnu sliku kuće
analogno posmatramo kao sobu, i značenja koja iz nje prizilaze.

9 Gaston Bašlar, Poetika prostora, str. 101, Beograd, 1965.
10  Ibid. str. 67.
11 Već je bilo govora o tome da je kuća-soba naš prvi, osnovni Svemir.

K N J I Ž E V N O S T



268

Naime „svaki kut u kući, svaki ugao u sobi, svaki ograničen
prostor u kome čovek voli da se šćućuri, da se povuče u sebe – sve je
to za imaginaciju jedna samoća“12, ali koju nam lirski subjekt donosi
u jednoj obrnutoj mimezi. Kuća koja neprestano čeka direktno se
suprotstavlja svojoj negaciji uglova, enomenološki se realizujući
u pre-egzistenciji, kao čista svijest. Ili u pjesmi Nedjelja, gdje 
poduhovljeno svjetlo ima moć preuzimanja uloge bića:

Stojiš mi ispred oba oka
Samo svjetlo

Obrubljuje tvoj lik 

Već u sam naslov zbirke Božija televizija „ugurala“ se 
postmodernistička poetika negirajući humanizam traumatizirajući
čovjeka pretendujući na kulturu ekrana. Tehnoestetiziranje
relativizirajuće kulture prepoznat ćemo u prvom ciklusu, u kome
dekonstrukcija manipulatorskih metoda postmoderne rezultira 
spektaklom poetskog jezika. No, prije toga važno je pokušati
denisati tehnoestetiku. Prema Mišku Šuvakoviću „tehnoestetika
je postmodernistička teorija koja savremeno društvo, kulturu i
umjetnost opisuje, objašnjava i interpretira posredstvom tehnoloških
inormacijskih modela prikazivanja sveta i generisanja nove (druge,
veštačke) tehnorealnosti sveta ljudi i sveta mašina“13. Tehnoestetika 
postmoderniteta jest intertekstualna utoliko što nastaje kombinacijom 
različitih diskursa, koji označavaju „historijski razvijen skup
međupovezanih i uzajamno podržavajućih stavova koji se koriste da
se denira i opiše određeni predmet“14, a to su: estetika, specijalne
kompjuterske nauke, teorije umjetnosti i kulturalni studij.

Šuvaković govori o tri moguća tehnoestetska koncepta XX-
tog vijeka:

a) Tehnoestetika avangarde (od futurizma do konstruktivizma) 
projektuje utopijsku viziju novog industrijskog društva

b) Tehnoestetika neoavangarde ostvarit će utopijsku viziju
sinteze nauke i umjetnosti kroz artikulaciju laboratorijskog 
istraživanja umjetnika

12 Ibid. str. 181.
13 Miško Šuvaković, „Tehnoestetika i tehnoumetnost“, Razlika/Dierance, časopis
za kritiku i umjetnost teorije, br.1, Tuzla, 2001.

14 Catherine Belsey, Poststrukturalizam, str. 45. Šahinpašić, 2003.

K N J I Ž E V N O S T



269

c) Tehnoestetika postmoderne elektronskim informacionim 
sistemima pristupa kao sredstvima masovne kulture i 
potrošnje informacija 
Dalje, Šuvaković će reći da je postmoderni umjetnik (a prema

tome i pjesnik) „potrošač koji se ne razlikuje mnogo od hakera
ili producenta. On ne stvara već organizuje medijski poredak koji
omogućava proizvodnju, razmenu i potrošnju umetničkih ili estetskih
efekata“15

Prostor kulture omeđen iznalaskom novih medija
(komjuterskog ekrana, televizijskog ekrana, video ekrana, ekrana
projektora i terminala) izgradio je svijet nove realnosti ili kako kaže
Epštejn hiperrealnosti, koja na mjesto ljudske želje nudi bezbroj
varijanti elektronske mogućnosti želje. Tako tri prve pjesme prvog
ciklusa (Božja TV, Jedan prilično dobronamjeran Bog, Držač
daljinskog upravljača) eklektički poništavaju interpretaciju svijeta
„mogućnostima transormacije predstave. Transormacija zamjenjuje
interpretaciju. Ali, tehničko je i otpor istoriji u onom smislu u kome
se mašinsko vreme suprotstavlja realnom (iskustvenom, zičkom,
njutnovom) vremenu.“16 

Mi smo Božija televizija
On nas je sigurno konstruirao samo zato

Da ima u što gledati kad ne pada
Kiša meteora na nebesima (Božja TV)

Indoktrinacija potrošačko-globalizovanog svijeta današnjice
priskrbitće televiziji uloguprve ikone -uloguBoga.Dehumanizacijski
projekt zakona tržišta i gomilanja tehnologije ljudski će život svesti
samo „na brojku za manipulaciju i sredstvo od koga može ili ne
može biti neke koristi u tom tehnološkom razvoju (protu), a koji
se podstiče kroz ritual gledanja televizije“17. Međutim, u motivskom
regulisanju izvraćen konstrukt/koncept pjesmeperormativnim činom
informativne recepcije „nas“ transormiše u programski sadržaj:

Što ima danas na programu pita se
Na prvom ljubavni film na drugom rat
Na trećem prijenos nogometne utakmice

15 Šuvaković, ibid.
16  Ibid.
17 Lejla Panjeta, Potraga za smislom, mit manipulacija lm, str. 61., Sarajevo,

2006.

K N J I Ž E V N O S T



270

Prema Žanu Bodrijaru današnjica je prognala Scenu i
Ogledalo i na njihovo mjesto postavila Ekran i Mrežu, što bi značilo
da je realnost (vi(o)đena pjesmom!) zapravo preslika imaginativnog,
dakle svijeta televizijskih programa, koji su u svojim baznim,
mitotvoračkim nakama manipulatorski i razarajući. Modeli mogućih
načina življenja proizvod su kontrolirajućih televizijskih ekrana, jer
televizijski prozor (ekran) stavit će i gledaoca u položaj Boga, koji u
svakom trenutku na svakom mjestu može saznati šta se zbiva.

Dok sjedi zavaljen u fotelji kojoj opruge otkazuju poslušnost
(što ga primorava na povremeno vrpoljenje)

On se ipak osjeća kao gazda u kući jer drži daljinski upravljač
I o njemu ovisi sudbina lica i događaja na tv ekranu
Jednim suverenim potezom kažiprsta može smaknuti

Predsjednika usred govora
Pritiskom na drugo dugme ostaviti parlament da zijeva
Bez tona i bespomoćno maše rukama (Držač daljinskog

upravljača)

Bijeg u televizijske programe vratit će čovjeku ono što je
izgubio onog momenta kada je prestao da vjeruje u mit (Panjeta) 
a to su privid smisla, iluzija kontrole i izbora, bijeg od ništavila i
stvarnosti. Dakle, daljinski upravljač nije ništa drugo do prvo
sredstvo uspostave privida kontrole nad svijetom zbivanja koji 
nudi svoje sopstveno etičko uporište, i smisao. Ali sa druge strane
taj svijet zbivanja „regulisan je onim ko pravi takvu komunikaciju 
– novi medij je Svevideće oko, koje determinira Dobro i Zlo, daje
stvarima značenja i obrazuje zaključke, stvara vrijednosti i nameće
zaokružen svijet smisla i demoniziranih ili božanskih stvari“18. 
Simbol „Svevidećeg oka“ ima korijene u starom Egiptu, kao
Ozirisovo ili Izidino oko, zatim na oznakama grčkih brodica, kao
Kiklopovo oko, „Fatimino oko“ u islamu, babilonsko oko, etc. Ono,
od antike do danas, unkcioniše kao prostor preko kojeg moćne sile
kontrolišu cijeli svijet. Suvremeno svevideće oko novog svjetskog
(postmodernog) poretka jest televizijski ekran „prozor kroz koji Bog 
i sveci vide Nas, ne Mi Njega/Njih“19. Televizija nam, ponovit ćemo,
pruža privid kontrole kroz daljinski upravljač istovremeno nas kroz
svoj vlastiti prozor kontolirajući gotovim idejama na ponuđenim
18  Ibid.str. 61.
19  Ibid. str. 63.

K N J I Ž E V N O S T



271

programima. No, pored prvog plana, pjesma prati i odnos muškarca
i žene ili – dvojaku želju za uspostavom kontroliranja. S jedne
strane, to je privid kontrole nad televizijskim ekranom (Međutim bilo
bi dovoljno da baterija otkaže poslušnost/ pa da držač daljinskog
upravljača/ odjednom shvati ograničenost slobode/ u svakom smislu),
a s druge to je realni prizor kontrole nad ženskim subjektom. Dok on,
držač daljinskog upravljača sjedi zavaljen u otelju, ona slomljena 
preko struka nad kadom pere rublje, čime se implicira na muško-
žensku psihičku poodvojenost, jer on želi uspostaviti kontrolu, on
(želi) vlada(ti) svijetom. Dokidanjem ženskog roda u imenici Bog,
nastupilo je jednoboštvo, koje avorizira izuzetnomuško20i inaugurira 
simbiozu muškog i inormacijsko-tehnološkog (otud kompjuter,
hardver, sotver, kiborg, robot), a sve s namjerom amapiranja ženskog
čiji je glas eklektični, rani postmodernizam legitimirao, i kultivirao.

Bog – nijemi i gluhi posmatrač antropmorziran je u pjesmi
Jedan prilično dobronamjeran Bog, zamišljen kao kompjutoraš u čije
je računalo pohranjena genetska i evolutivna povjest čovječanstva.
On softverskim sistemom zapisa (u svome umreženom svemirskom
računalu) prima, obrađuje i saopštva određene sadržaje – molitve, jer
je metaorički kazano, u ontološkom smislu, sotver duh kompjutera,
ili njegova unutrašnja nužnost. Oduzimanjem hardvera Bogu se
oduzima materijalno. „Softver pretvara hardver (telo sa organima i 
interejsima) u želeću mašinu (želeti želju) i postaje telo bez organa
(virtuelno telo predstave bez reerence u ljudskom ili životinjskom ili
objektnom telu).“21 Otud božja kompleksnost i izmještenost u drugu
ikonu novog poretka – kompjuter.

Postoji jedan prilično dobronamjeran Bog
koji nakon popodnevnog odmora uključi
svoje već umreženo svemirsko računalo
i otvori le s mojim imenom da se podsjeti

što je zapisano.

20 Proglasivši kult bogaAtona jedinim bogomEhnaton je ukinuo sve ostale bogove,
i ostavio mjesto Allahu, Diosu, Ishvaru…

21 Šuvaković, ibid.

K N J I Ž E V N O S T



272

Izvori

Jozena Dautbegović, Čemerike, Druga svjetlost, Doboj, 1979.
Jozena Dautbegović, Uznesenje, Druga svjetlost, Doboj, 1985.
Jozena Dautbegović, Od Rima do Kapue, Druga svjetlost, Doboj,
1989 Jozena Dautbegović, Božja televizija, Društvo hrvatskih
književnika, Zagreb, 2001.

Literatura

• Fransoa Lyotard, Postmoderno stanje, Svetovi, Novi Sad, 1988.
• Christoer Butler, Postmodernizam, Šahinpašić, Sarajevo, 2007.
• Mihail Epštein, Postmodernizam, Zepter world book, Beograd,
1998.

• Ihab Hassan, Komadanje Orfeja, Globus, Zagreb, 1992.
• Linda Hutcheon, Poetika  postmodernizma, Svetovi, Novi Sad,
1996.

• Dubravka Đurić, Poezija, teorija i rod, moderne i postmoderne 
američke pjesnikinje, Orion art, Beograd, 2009.

• Zdenko Lešić, Poststrukturalistička čitanka, Buybook, Sarajevo,
2003.

• Lejla Panjeta, Potreba za smislom (mit manipulacija lm),
Svjetlost, Sarajevo, 2006.

• Umjetnost tumačenja poezije, priredili Dragan Nedeljković i
Miodrag Radanović, Beograd, 1979.

• Gaston Bašlar, Poetika prostora, Beograd, 1965.

Tekstovi u časopisima

Miško Šuvaković, „Tehnoestetika i tehnoumetnost“, Razlika/
Differance, časopis za kritiku i umjetnost teorije, br.1, Tuzla, 2001.
Nirman Moranjak Bamburać, „Signature smrti i etičnost ženskog
pisma“, Sarajevske sveske, Sarajevo, 2003.
Nira Yuval Davis, ”Nacionalistički projekti i rodni odnosi”, Treća, 
Časopis centra za ženske studije, broj 1-2, Zagreb, 2003.
Emili Martin, ”Naracije tijela, granice tijela”, Razlika – Dierence,
Časopis za kritiku i umjetnost teorije, br 3 -4, Tuzla, 2003.
Dubravka Đurić, ”Marginalizacija poezije i uspon pesnikinja u Srbiji
na prelazu iz 20. U 21. vek”, Srajevske sveske, Medicentar, Sarajevo,
2003.

K N J I Ž E V N O S T


