Naida Osmanbegovié¢

POSTMODERNISTICKI DISKURS U POEZIJI
JOZEFINE DAUTBEGOVIC

Kljucne rijeci: postmoderna, postmodernizam, modernizam,
konceptualizam, lirski identiteti, diskurs, tehnoestetika.

SaZetak

Poezija (Cemerike, 1979, Uznesenje, 1985, Od Rima do
Kapue, 1989, Rucak s Poncijem, 1994, Prizori s podnog mozaika,
1997, Bozja televizija, 2001, Vrijeme vrtnih strasila, 2004, Razlicite
ljubavi, 2006) Jozefine Dautbegovi¢ u kontekstu suvremenog
bosanskohercegovackog stvaralastva raskida sa modernistickim
poetickim modelom artikulirajuci eticki i antropoloSki angaziran
direktan pjesnicki iskaz zacrtan u ispisu traume rata i postratnog,
tranzicijskog beznada. Hermeticne, socijalnorealisticne stihove iz
prvih zbirki, zamijenila je pjesma otvorenog poetskog govora u kojoj
ratna drama postaje dramom uma, emocije, metafizike, ali i dramom
tijela u koje je ubiljezen ratni haos.

Key words: Postmodern, postmodernism, modernism,
conceptualism, poetest identitete, discourse, tehnoestetics.

Summary

In this paper we tried to look some parts of the poetic opus
of Jozefina Dautbegovic from different points of view, and through
different interpretations of literature theoreticians and critics who
talk about postmodern. So, the primary assignment of this paper was:
to recognize elements of postmodern poetics in poetry of Jozefina
Dautbegovic. Direct poetic statement outlined in the poetry of Polish
poet (Milozs, Symborska, Zbigniev, Zagajevski) necessarily appears
in print strategies of war trauma. But, in order to avoid direct
ideology or condemnation of the war poets used and the proceedings
of intertextuality, allusion, quotation.

261



KNJIZEVNOST

Postmoderna ocrtava 1 potcrtava condition  kulture
redefinirajuéi/razaraju¢i je i otvaraju¢i nove smjerove, a ¢ija je
bazna intencija preosmisljavanje, eufemisticki kazano, kulture
moderne. Etimologijski konsenzus odreduje modernu kao novinu,
suvremenost, odgovaraju¢i najnovijem ukusu i potraznji, pri tom joj
nametnuvsi epitet (pred)posljednje velike knjizevne epohe obiljezene
tendenciozno$¢u ka industrijskim revolucijama, tehnoloskim
dostignué¢ima, drustvenim i ekonomskim promjenama. Utemeljena
na prosvjetiteljstvu, markirana historijskim relativizmom (Calinescu),
moderna se, usljed antagonistickih projekata avangarde i dekadentnih
nasrtaja na samu sebe, destabilizirala i destruirala pretendujuci tako
na fenomen krajologija (Orai¢ Toli¢), odnosno fokusirajuéi se na
zacetak kraja svega, povjesti, moderne, nauke, Covjeka, arhitekture,
i sl. U svojoj knjizi Postmoderno stanje Fransoa Lyotard, a koja
problematizira status i legitimnost znanja, govori o nepovjerenju
u (grand naratives) velike pripovjesti/price/istine Zapada koje su
dokinute/ubijene/ranjene, i na ¢ijim je tjelesima iznikla postmoderna,
aone su: emancipacija ¢ovjeCanstva, hermeneutika smisla, teleologija
duha, de/stabiliziranje subjekta, i sl.. ,,Pojednostavimo li do krajnosti,
mozemo re¢i da se nepovjerenje prema metanaracijama smatra
‘postmodernim’. Ono je zasigurno posljedica napretka znanosti, no 1
napredak sa svoje strane pretpostavlja nepovjerenje*!.

Postmodernisticka poezija jest riznica postmodernog, ali,
ipak, ne u onoj mjeri u kojoj je to postmoderni roman. Ono po ¢emu
se postmoderna poezija razlikuje od svoje moderne predhodnice
sigurno jeste okretanje jeziku kao jedinom pouzdanom sredstvu
spoznaje 1 pisanja. Jezik u postmodernoj poeziji postaje intendant
ne samo strukture pjesme nego i njene semantike. Postmoderni
pjesnici i pjesnikinje se fokusiraju na otkrivanje nac¢ina na koje jezik
konstruira svijet (pa 1 kulturu, 1 svijest) nego Sto ga opisuje. Jezik
vise nije sredstvo kroz/putem koje/g se spontano izljevaju osje¢anja
(Kolridz) nego je jezik konkretna armatura emocije. Disperzni
glas, glas mnozine u postmodernoj poeziji dolazi na mjesto jastva
modernog ,,lirskog Ja*, koji se ,,s jedne strane tesko identificira, jer
je sasvim neutralan i1 koji, s druge strane, skoro nikad ne ostaje isti.
Umyjesto da se ‘drzi ujedno’ pjesma se zbog toga razbija u fragmente,

2¢eQ

pri cemu svaki od njih Cesto konstruira svoje vlastito ‘ja’*.

' Fransoa Lyotard, Postmoderno stanje, izvjestaj o znanju, str 6., Novi Sad, 1988.

2 Zdenko LeSi¢, Postrukturalisticka citanka, str. 519, Sarajevo, 2003.

262



KNJIZEVNOST

StrateSke  inovatore  postmoderne  poezije  odlikuju
improvizacija i neponovljivost koji deformiraju ustaljeni poredak
rije¢i u recenici, dopustajuci 1 Citateljske introjekcije u tekst gdje
¢itatelji u samom procesu Citanja pjesme konstruiraju znacenja (pa i
smisao) pjesme. Tesko da bismo o Dautbegovickonoj poeziji mogli
govoriti kao o izrazito jezic¢ki orijentiranoj® ako nam je polaziste
stav americkih postmodernih jezickih pjesnika i pjesnikinja* prema
kojima je 1 pjesma druStveni tekst. ,,Oni su konstruisali druStvenu
‘scenu’ koja bi mogla sluziti kao kontekst poezije, 1 u radu su se
kretali izmedu teorije 1 prakse. Njihova poezija je stalno uplitala
teoriju u praksu, jer je bila puna motiva koji ne kulminiraju samo
u estetskom. Od samog pocetka jezi¢ka scena je na posebne nacine
socijalizovala pesmu, pre svega konstituisuci se kao jedna ‘scena’
— predlazu¢i javni, drustveni prostor za evoluciju Citanja i pisanja,
shvataju¢i ga kao politicki prostor*. Ako pjesmu posmatramo kao
drustveni konstrukt a drustveni kao politicki, onda ¢e se paradigma
razumijevanja knjiZzevnosti bitno promijeniti. Medutim, ono S§to
Dautbegovicka radi jest da paZnju sa politickog usmjerava na
estetsko, ‘literarno’ u jakobsonovskom smislu (pretvoriti jezicki
materijal u pjesmu nizom odgovarajuc¢ih postupaka), ali i na
subjekciju artikuliSuci sebe kao grupni subjekt e da bi pridobila
mo¢ univrezaliziranja (Kasi¢: 2002). U Dautbegovic¢kinoj poeziji
moguce je govoriti i o koegzistenciji postmodernizma i feminizma.
Feministicka teoretiCarka Seyla Benhabib protivi se koncepciji
postmodernog feminizma odnosno postmoderne feministicke teorije,
ali isti¢e:“ posmatrano unutar intelektualne i akademske kulture
zapadnih kapitalistiCkih demokratija, feminizam i postmodernizam
su dva vodeca toka naseg vremena (...) svaki je na svoj nacin duboko
kritiCan prema principima i metanarativima zapadnog prosvjetiteljstva
1 modernosti® (Benhabib 1992: 203). Ona istice tri glavne teze koje
su karakteristi¢ne za postmodernizam, a to su: a) smrt Covjeka ili
kraj humanizma, Sto ¢e oznaciti kraj filozofija subjektiviteta, b) smrt
Historije, odnosno kraj grandioznih naracija i c¢) smrt Metafizike,
koja oznacava smrt pokusaja na putu ka esencijalnim otkri¢ima.

Nasuprot ovim koncepcijama ona ¢e ponuditi feministicku
alternativu gdje smrt Covjeka zamjenjuje ,,demistifikacija muskog

3 Tako se to ne nekim primjerima ipak potvrduje.

* Vidi: Dubravka Duri¢, Poezija, teorija, rod (moderne i postmoderne americke
pesnikinje), Beograd, 2009.

5 Ibid. str. 283.

263



KNJIZEVNOST

subjekta uma®, smrt historije zamjenjuje ,,proizvodnja historijske
naracije, smrt metafizike u feministickoj koncepciji zamijenit ¢e
»feministicki skepticizam spram teze o trannscedentalnom umu*
(Benhabib 1992: 212 — 213). S druge strane Nancy Fraser i Linda
Nicholson tvrde da u okrilju feministickog postrukturalizma,
odnosno ‘metateorija’ feministkinja drugog talasa, postoje
zajednicke ,,esencijalisticke i ahistorijske odlike metanarativa, jer
ne obrac¢aju dovoljno paznju na historijske i kulturalne raznolikosti*
(Fraser/ Nicholson 1999/ 37). Zato one sugeriSu kreiranje jedne
nove feministicke teorije, koja bi odgovarala postmodernistickim
nomenklaturama, ali bi se istovremeno oslobodila teznje za
univerzalizacijom, u kojoj se ,,postmoderna kritika ne mora odreci
historijskih naracija niti analiza drustvenih makrostruktura“ (Fraser/
Nicholson 1999/ 35). Medutim, kao politicka praksa ,,feminizam se
ne moze sasvim okrenuti protiv ‘prosvetiteljske’ modernosti. Da bi
bio delotvoran kao emancipatorski pokret, feminizam mora odrzati
veru u mogucénost ‘ljudske delatnosti’ 1 njenu ucinkovitost, i vaznost
istorijskog kontinuiteta i istorijskog progresa‘s. Ali, prije svega, vazno
je ista¢i da u Dautbegovickinoj poeziji postoje tri faze pjesnickoga
stvaranja, odnosno usvajanja poetika modernizma, postmodernizma i
nove osjecajnosti. Poetika visokog modernizma, sa svojim estetskim
konceptom larpulartizma, prepoznaje se u prve tri Dutbegovickine
zbirke (Cemerike, Uznesenja, Od Rima do Kapue), koje ne-potpuno
asimiliraju trenutak slobodnog, autonomnog pjesnickog genija, i
na tragu su onoga §to Misko Suvakovié, ili pak Epstejn, nazivaju
konceptualnom umetnoS¢u. Preispituju¢i materijalne, estetske,
vizualane pretpostavke kvalitete umjetnickog djela Lucy Lippard
dematerijalizira umjetnicko djelo’ apstrahuju¢i tako objekte za
gledanje a ne objekte za Citanje, decentriraju¢i ulogu autora u
procesu produkcije 1 recepcije djela. Konceptulisticka strategija
demistifikacije pozicije autora priskrbit ¢e sebi mjesto izmedu
moderne 1 postmoderne paradigme, dakle prijelaza, ili granice od
koje pocinje.

Destabilizovanu centralnu modernisticku figuru autora
razorit ¢e postmodernisticka ideja partikularnosti i pluralnosti.
Rane modernisticki 1 simbolisticki orijentisane zbirke utjelovljuju
objektivni, vidljivi svijet kao palimpsest nevidljivih univerzalnih
¢ Dubravka Duri¢, ibid., str. 244.

7 pogledati Lucy Lippard ,”The Dematerialization of Art”, Conceptual Art:A
Critical Anthology,the MIT press, Cambridge, 1999. 46-50

264



KNJIZEVNOST

vrijednosti koje je moguce dosegnuti u upotrebi i podudaranju ¢ula.
Bas zato Bodler Kolridzovom terminu ,,konstruktivna imaginacija‘“
pripisuje metafiziCku oznaku ,,pozitivnog odnosa sa beskonac¢nim®.
Umjetnost tako postaje entitet koji humanizuje prirodu, ukida jaz
izmedu subjekta i objekta, Covjeka i1 prirode. Umjetnost prema
Bodleru treba da stvara ,,sugestivnu magiju® u kojoj su istovremeno
sadrzani i objekt i subjekt, spoljasnji svijet i umjetnik njim samim;
ona treba da transformiSe, posreduje izmedu ¢ovjeka i prirode. Medij
kroz koji se ispoljava temeljna doktrina simbolizma i splinovskog
ambijenta egzistencije jesu simboli. Simbolisti u prvi plan stavljaju
snagu i ljepotu dozivljaja. Tako se priroda shvata kao potsticaj, a
simboli kao veza izmedu potsticaja i pjesnikova raspolozenja. U
bogatstvu 1 razudenosti preciznih slika koje nam simbolisti nude,
nostalgija je, mada u drugom planu, fenomenalno inkorporirana
inaCica u pretpostavljeni dualistickokozmogonijski udes svijeta.
Nostalgijom i idilom nastoji se significirati veza izmedu vidljive i
nevidljive pojavnosti svijeta, pri ¢emu se ovi simboli oduhovljavaju
potencirajuci pri tome samo pjesnistvo, ali 1 kozmopolitsku suStinu
Covjeka. Filozofija simbolizma, da zaklju¢imo, inicira kulturu
dekadencije, s obzirom na to da odbacuje ideju ljepote koja je
hranila poeziju romantizma smislenost iznalaze¢i u jedinstvu
najvisih vrijednosti: dobrote, ljepote 1 istine. Rane su zbirke primjer
meduprozimanja modernistickih filozofija u cilju obra¢unavanja sa
egzitencijalnim dihitomijama jer kako kaze Zvonko Kovag: ,,Poezija
jeuvijek predstavljala pokuSaj razrjeSavanja te nesloge preobracanjem
dva termina: onog ja iz dijaloga i #i iz monologa. Poezija ne kaze: ja
sam ¢, nego: ti si moje ja. Poetska slika je drugost. Zato nije cudo da
suvremena interpretacija knjizevnosti govori o ukrstanju perspektiva
ja 1 drugoga®. Drugu fazu Dautbegovickina poetskog stvaralastva
¢ine zbirke koje strukturalno i semanticki odgovarju asortimanu
postmoderne. To su zbirke: Rucak s Poncijem, BozZja Televizija. Ovaj
period Jozefinina stvaranja stigmatizovan je ratnim haosom, i svim
njegovim posljedicama, a karkteriziraju ga egzilantska nostalgija,
osjecaj bezdomovinstava i izdaje, egzistencijalna pustos i iznevjerena
povjest.

Trec¢u, i posljednju fazu kojom ¢e ostati zaokupljna sve do
smrti ¢ine pjesme (Prizori s podnog mozaika, Vrijeme vrtnih strasila)
ambijentalno podlozne novoj sentimentalnosti, ili, novoj iskrenosti.
To su pjesme kojima se nastoji prodrijeti u nepatvorene iskonske

265



KNJIZEVNOST

predjele poetskog bi¢a uhvacenog u hijatusu povjesne kataklizme
(apokalipse rata), ili pocetka kraja svega. Nedugo prije smrti objavila
je zbirku ljubavnih pjesama, kojima nikako nije potvrdtila prijeratni
status intimisticke modernisticke poetese, no naprotiv prokazala
jedini ispravni put egistencijalnog beznada, kreiranog kulturom
katastrofe (prema Zerzan).

Ciklus Pokusaj mostapodarit e namnajbolju Dautbegovic¢kinu
pjesmu prve zbirke, Cemerike. Potpuno oduhovljene materije,
precizno izvedeno metaforama zidova, vrata, stolica, nalazimo
u pjesmi U sobi ljubav, u kojoj pjesnikinja dosjetljivom igrom
razdaleke planove stvarnosti dovodi u vezu. Ovakva konstrukcija
rezultira dovodenjem u svezu stati¢nih i dinamicnih aspekata govora/
djelanja implicirajuci svrsen €in svijeta bez ljubavi.

U mojoj sobi spava jedna tajna,
Sve stvari u njoj miruju i Sute.
Zidovi se dodiruju ramenima,
Vrata se s prozorima gledaju,

Stol stolice obgrlio drvenim nogama,

Jastuk pamti oblik jedne glave,

Od poda do stropa soba puna ljubavi.

Vizualiziranjem trenutne drame egzistencije, lirski subjekt
intezivira erotski naboj pjesme radikalizirajuci smislenost zavodenja,
dodira, seksa u svijetu bez ljubavi. Lirski subjekt ne legitimizira
svijet bez ljubavi, ve¢ nastoji da ljubav kaze drugome §to postaje
samo njezino objasnjenje, i Smisao. Kao tema s varijacijama u
Dautbegovic¢kinim pjesmama neprekidno se izmjenjuje mucninovski
shvacena sartrovska filozofija, a prema kojoj se ¢ovjek, kad pokusa
ili se ¢ak natjera na identifikaciju sa stvarima, naposljetku redovno
identifikuje sa samim sobom. U skromnom obliku igre, kako Hajdeger
naziva poetsko stvaranje, lirski subjekt suprotstavio je jedan drugom
dva kraja proticanja vremena spojivsi ga dokumentarnom ta¢nos¢u
u jednu istu tacku, sobu — svemir. Lirski subjekt nadilazi objektivne
1 subjektivne elemente deskripcije promicuéi prvobitnu funkciju
stanovanja, koja erudira sobu kao kosmos sa vlastitim sistemima i
pravilaima. Eksterioriziranje dijalektike intimnosti u prostor povlaci
njegovu pokretljivost, pa se tako ina¢e nepokretljivi predmeti
poduhovljuju, i vode ljubav medusobno. Polaritet poda i stropa

266



KNJIZEVNOST

determinira utisak vertikalnosti, gdje se racionalnost stropa moze
suprotstaviti iracionalnosti poda® . Strop direktno otkriva svoj uzrok
postojanja, kao zaklon, zastita, utjeha, dok pod, iako ne beskoristan,
najcesce distribuira iskustvo unizenosti, patnje, inferiornosti. Fuzija
suprotnosti rada dijalektiku gore i dole, integriSuci tako dijalektiku
sanjarenja i strahova. Medutim, ne-lirski subjekt ve¢ tajna budi
usnule predmete. Nastali iz intimne neizmjernosti, oni propagiraju
novu dimenziju bica, tako $to ,,ne zauzimaju samo svoje mjesto u
nekom redu, nego u nekoj zajednici reda”. Dvije zanimljive pjesme
u zbirci jesu i Nedjelja i Uznesenja, u kojima ¢itamo pjesnikinjinu
zaokupljenost fenomenom svjetlosti, a koja ¢e kulminaciju dozivjeti
s njenom narednom zbirkom Uznesenja.

Sazidao si mi kucéu
Od svjetlosti

Teznja ka iluzijama stabilnosti determinira kucu kao skloniste
intimnosti. (O)pisati kuéu znaci dopustiti ili omoguéiti drugom/ima
da ude/u nase prostore intimnosti. Ali, lirski subjekt ide dalje 1 dublje,
koncentriSu¢i dijalektiku kuce u prostore intimne neizmjernosti
drugog. Kuca od svjetlosti u sebe uvlaci fundamentalne principe
na osnovu kojih se realizuje intimitet, tako Sto je poduhovljena,
njezino svjetlo omogucuje joj da vidi, nadgleda unutrasnjost bica.
Posredstvom kuée koja vidi uspostavljen je dijalog bica. Medutim,
pretjerana svjetlost koja dolazi od vazda budnog bica, od bi¢a koje
uporno bdi ,,dobija hipnoticku vrijednost“!’. Hipnotise nas, dakle,
njena samoca.

Drugi dio pjesme upravo ¢e dokazati hipoteticku ulogu kuce,
odnosno njen kontrapunkt u uglovima, koji svojom skucenoscu
odbijaju, negiraju Svemir'!, i obezbjeduju nepokretnost bi¢a (intime)
svojom polovi¢noscu.

Nema
Ugla za tugu

8 @G. Baslar govori o polaritetu tavana i podruma, ali imaginativnu sliku kuce
analogno posmatramo kao sobu, i znacenja koja iz nje prizilaze.

° Gaston Baslar, Poetika prostora, str. 101, Beograd, 1965.

10 Tbid. str. 67.

' Vec je bilo govora o tome da je kuca-soba na$ prvi, osnovni Svemir.

267



KNJIZEVNOST

Naime ,,svaki kut u ku¢i, svaki ugao u sobi, svaki ogranic¢en
prostor u kome covek voli da se $¢ucuri, da se povuce u sebe — sve je
to za imaginaciju jedna samoca“'?, ali koju nam lirski subjekt donosi
u jednoj obrnutoj mimezi. Kuca koja neprestano ¢eka direktno se
suprotstavlja svojoj negaciji uglova, fenomenoloski se realizujuéi
u pre-egzistenciji, kao Cista svijest. Ili u pjesmi Nedjelja, gdje
poduhovljeno svjetlo ima mo¢ preuzimanja uloge bica:

Stojis mi ispred oba oka
Samo svjetlo
Obrubljuje tvoj lik

Ve¢ u sam naslov zbirke Bozija televizija ,ugurala®“ se
postmodernisticka poetika negiraju¢i humanizam traumatizirajuci
Covjeka pretenduju¢i na kulturu ekrana. Tehnoestetiziranje
relativizirajuée kulture prepoznat ¢emo u prvom ciklusu, u kome
dekonstrukcija manipulatorskih metoda postmoderne rezultira
spektaklom poetskog jezika. No, prije toga vazno je pokusSati
definisati tehnoestetiku. Prema Misku Suvakoviéu ,tehnoestetika
je postmodernisticka teorija koja savremeno druStvo, kulturu i
umjetnost opisuje, objaSnjava i interpretira posredstvom tehnoloskih
informacijskih modela prikazivanja sveta i generisanja nove (druge,
vestacke) tehnorealnosti sveta ljudi i sveta masina“!®. Tehnoestetika
postmoderniteta jest intertekstualna utoliko Sto nastaje kombinacijom
razli¢itih diskursa, koji oznacavaju ,historijski razvijen skup
medupovezanih 1 uzajamno podrzavajucih stavova koji se koriste da
se definira i opiSe odredeni predmet“', a to su: estetika, specijalne
kompjuterske nauke, teorije umjetnosti i kulturalni studjij.

Suvakovi¢ govori o tri moguéa tehnoestetska koncepta XX-
tog vijeka:

a) Tehnoestetika avangarde (od futurizma do konstruktivizma)
projektuje utopijsku viziju novog industrijskog drusStva

b) Tehnoestetika neoavangarde ostvarit ¢e utopijsku viziju
sinteze nauke i umjetnosti kroz artikulaciju laboratorijskog
istrazivanja umjetnika

12 Ibid. str. 181.

13 Misko Suvakovié, ,, Tehnoestetika i tehnoumetnost™, Razlika/Differance, &asopis
za kritiku i umjetnost teorije, br.1, Tuzla, 2001.

14 Catherine Belsey, Poststrukturalizam, str. 45. Sahinpasi¢, 2003.

268



KNJIZEVNOST

c) Tehnoestetika postmoderne elektronskim informacionim
sistemima pristupa kao sredstvima masovne kulture 1
potro$nje informacija
Dalje, Suvakovi¢ ¢e reéi da je postmoderni umjetnik (a prema
tome 1 pjesnik) ,,potroSa¢ koji se ne razlikuje mnogo od hakera
ili producenta. On ne stvara ve¢ organizuje medijski poredak koji
omogucava proizvodnju, razmenu i potro$nju umetnickih ili estetskih
efekata“!s

Prostor kulture omeden iznalaskom novih medija
(komjuterskog ekrana, televizijskog ekrana, video ekrana, ekrana
projektora i1 terminala) izgradio je svijet nove realnosti ili kako kaze
Epstejn hiperrealnosti, koja na mjesto ljudske Zelje nudi bezbroj
varijanti elektronske mogucénosti zelje. Tako tri prve pjesme prvog
ciklusa (Bozja TV, Jedan prilicno dobronamjeran Bog, Drzac
daljinskog upravljaca) eklektiCki poniStavaju interpretaciju svijeta
»moguénostima transformacije predstave. Transformacija zamjenjuje
interpretaciju. Ali, tehnicko je i otpor istoriji u onom smislu u kome
se masinsko vreme suprotstavlja realnom (iskustvenom, fizickom,
njutnovom) vremenu.'¢

Mi smo BoZzija televizija
On nas je sigurno konstruirao samo zato
Da ima u Sto gledati kad ne pada
Kisa meteora na nebesima (BozZja TV)

Indoktrinacija potroSacko-globalizovanog svijeta danasnjice
priskrbit ¢e televiziji ulogu prve ikone - ulogu Boga. Dehumanizacijski
projekt zakona trziSta i gomilanja tehnologije ljudski ¢e Zivot svesti
samo ,,na brojku za manipulaciju i sredstvo od koga moze ili ne
moze biti neke koristi u tom tehnolo§kom razvoju (profitu), a koji
se podstice kroz ritual gledanja televizije*!”. Medutim, u motivskom
regulisanju izvracen konstrukt/koncept pjesme performativnim ¢inom
informativne recepcije ,,nas* transformise u programski sadrzaj:

Sto ima danas na programu pita se
Na prvom ljubavni film na drugom rat
Na trecem prijenos nogometne utakmice

15 Suvakovié, ibid.

1o Ibid.

17 Lejla Panjeta, Potraga za smislom, mit manipulacija film, str. 61., Sarajevo,
2006.

269



KNJIZEVNOST

Prema Zanu Bodrijaru dana$njica je prognala Scenu i
Ogledalo i na njihovo mjesto postavila Ekran i Mrezu, §to bi znacilo
da je realnost (vi(o)dena pjesmom!) zapravo preslika imaginativnog,
dakle svijeta televizijskih programa, koji su u svojim baznim,
mitotvorackim nakama manipulatorski i razaraju¢i. Modeli mogucih
nacina zivljenja proizvod su kontrolirajucih televizijskih ekrana, jer
televizijski prozor (ekran) stavit ¢e i gledaoca u polozaj Boga, koji u
svakom trenutku na svakom mjestu moze saznati §ta se zbiva.

Dok sjedi zavaljen u fotelji kojoj opruge otkazuju poslusnost
(Sto ga primorava na povremeno vrpoljenje)

On se ipak osjeca kao gazda u kuci jer drzi daljinski upravijac
1 0 njemu ovisi sudbina lica i dogadaja na tv ekranu
Jednim suverenim potezom kaziprsta moze smaknuti

Predsjednika usred govora
Pritiskom na drugo dugme ostaviti parlament da zijeva
Bez tona i bespomocno mase rukama (Drzac daljinskog
upravljaca)

Bijeg u televizijske programe vratit ¢e ovjeku ono Sto je
izgubio onog momenta kada je prestao da vjeruje u mit (Panjeta)
a to su privid smisla, iluzija kontrole i izbora, bijeg od nistavila 1
stvarnosti. Dakle, daljinski upravlja¢ nije niSta drugo do prvo
sredstvo uspostave privida kontrole nad svijetom zbivanja koji
nudi svoje sopstveno eticko uporiste, 1 smisao. Ali sa druge strane
taj svijet zbivanja ,,regulisan je onim ko pravi takvu komunikaciju
— novi medij je Svevidece oko, koje determinira Dobro i Zlo, daje
stvarima znacenja i obrazuje zakljucke, stvara vrijednosti i namece
zaokruzen svijet smisla i demoniziranih ili bozanskih stvari“'®.
Simbol ,,Svevide¢eg oka“ ima korijene u starom Egiptu, kao
Ozirisovo ili Izidino oko, zatim na oznakama grckih brodica, kao
Kiklopovo oko, ,,Fatimino oko* u islamu, babilonsko oko, etc. Ono,
od antike do danas, funkcioniSe kao prostor preko kojeg mocne sile
kontrolisu cijeli svijet. Suvremeno svevidece oko novog svjetskog
(postmodernog) poretka jest televizijski ekran ,,prozor kroz koji Bog
i sveci vide Nas, ne Mi Njega/Njih“". Televizija nam, ponovit ¢emo,
pruza privid kontrole kroz daljinski upravlja¢ istovremeno nas kroz
svoj vlastiti prozor kontolirajué¢i gotovim idejama na ponudenim

18 Ibid.str. 61.
19 Tbid. str. 63.

270



KNJIZEVNOST

programima. No, pored prvog plana, pjesma prati i odnos muskarca
i zene ili — dvojaku Zelju za uspostavom kontroliranja. S jedne
strane, to je privid kontrole nad televizijskim ekranom (Medutim bilo
bi dovoljno da baterija otkaze poslusnost/ pa da drzac¢ daljinskog
upravljaca/ odjednom shvati ogranicenost slobode/ u svakom smislu),
a s druge to je realni prizor kontrole nad zenskim subjektom. Dok on,
drzac daljinskog upravijaca sjedi zavaljen u fotelju, ona slomljena
preko struka nad kadom pere rublje, ¢ime se implicira na musko-
zensku psihicku poodvojenost, jer on Zeli uspostaviti kontrolu, on
(zeli) vlada(ti) svijetom. Dokidanjem zenskog roda u imenici Bog,
nastupilo je jednobostvo, koje favorizira izuzetno musko®i inaugurira
simbiozu muskog i informacijsko-tehnoloskog (otud kompjuter,
hardver, softver, kiborg, robot), a sve s namjerom amapiranja zenskog
¢iji je glas eklekti¢ni, rani postmodernizam legitimirao, i kultivirao.

Bog — nijemi i gluhi posmatra¢ antropmorfiziran je u pjesmi
Jedan prilicno dobronamjeran Bog, zamisljen kao kompjutoras u ¢ije
je racunalo pohranjena genetska i evolutivna povjest ¢ovjecanstva.
On softverskim sistemom zapisa (u svome umrezenom svemirskom
racunalu) prima, obraduje 1 saopStva odredene sadrzaje — molitve, jer
je metafori€ki kazano, u ontoloSkom smislu, softver duh kompjutera,
ili njegova unutraSnja nuznost. Oduzimanjem hardvera Bogu se
oduzima materijalno. ,,Softver pretvara hardver (telo sa organima 1i
interfejsima) u zele¢u masinu (Zeleti Zelju) 1 postaje telo bez organa
(virtuelno telo predstave bez reference u ljudskom ili Zivotinjskom ili
objektnom telu).“*! Otud bozja kompleksnost i izmjeStenost u drugu
ikonu novog poretka — kompjuter.

Postoji jedan prilicno dobronamjeran Bog
koji nakon popodnevnog odmora ukljuci
svoje ve¢ umrezeno svemirsko racunalo

i otvori file s mojim imenom da se podsjeti

Sto je zapisano.

20 Proglasivsi kult boga Atona jedinim bogom Ehnaton je ukinuo sve ostale bogove,
i ostavio mjesto Allahu, Diosu, Ishvaru...
21 Suvakovié, ibid.

271



KNJIZEVNOST

Izvori

Jozefina Dautbegovié, Cemerike, Druga svjetlost, Doboj, 1979.
Jozefina Dautbegovi¢, Uznesenje, Druga svjetlost, Doboj, 1985.
Jozefina Dautbegovi¢, Od Rima do Kapue, Druga svjetlost, Doboj,
1989 Jozefina Dautbegovié, BozZja televizija, Drustvo hrvatskih
knjizevnika, Zagreb, 2001.

Literatura

* Fransoa Lyotard, Postmoderno stanje, Svetovi, Novi Sad, 1988.

* Christofer Butler, Postmodernizam, Sahinpaéié, Sarajevo, 2007.

* Mihail Epstein, Postmodernizam, Zepter world book, Beograd,
1998.

 Thab Hassan, Komadanje Orfeja, Globus, Zagreb, 1992.

* Linda Hutcheon, Poetika postmodernizma, Svetovi, Novi Sad,
1996.

* Dubravka DPuri¢, Poezija, teorija i rod, moderne i postmoderne
americke pjesnikinje, Orion art, Beograd, 2009.

» Zdenko Lesi¢, Poststrukturalisticka citanka, Buybook, Sarajevo,
2003.

* Lejla Panjeta, Potreba za smislom (mit manipulacija film),
Svjetlost, Sarajevo, 2006.

* Umyjetnost tumacenja poezije, priredili Dragan Nedeljkovi¢ i
Miodrag Radanovi¢, Beograd, 1979.

» Gaston Baslar, Poetika prostora, Beograd, 1965.

Tekstovi u ¢asopisima

Misko Suvakovié, ,Tehnoestetika i tehnoumetnost, Razlika/
Differance, asopis za kritiku 1 umjetnost teorije, br.1, Tuzla, 2001.
Nirman Moranjak Bambura¢, ,,Signature smrti 1 etinost Zenskog
pisma‘“, Sarajevske sveske, Sarajevo, 2003.

Nira Yuval Davis, ”Nacionalisti¢ki projekti i rodni odnosi”, Treca,
Casopis centra za zenske studije, broj 1-2, Zagreb, 2003.

Emili Martin, ”Naracije tijela, granice tijela”, Razlika — Difference,
Casopis za kritiku i umjetnost teorije, br 3 -4, Tuzla, 2003.

Dubravka Duri¢, "Marginalizacija poezije 1 uspon pesnikinja u Srbiji
na prelazu iz 20. U 21. vek”, Srajevske sveske, Medicentar, Sarajevo,
2003.

272



