
113

Dženan Skelić

SEMIOTIKARENESANSNOG STEĆKA

Sažetak

Rad se bavi semiotikom „stećaka“ i interpretacijom njihovog
sadržaja u kontekstu istorijskog, nacionalnog i prostornog identiteta
sa posebnim naglaskom na mogućnosti refeksije ovih sadržaja
i njihovih značenja na planu trenutnog, kako individualnog tako i
kolektivnog identiteta.

Ključne riječi: semiotika, stećci, diskurs, semiosera, socijalna
interakcija

Summary

The paper deals with the semiotics o ‘stećak’ (traditional
Bosnian monuments) and the interpretation of their conent in the 
context o the historical, national and spacial identity with special
attention paid to the possibility o refection o these contents and
their importance in the ace o momentary as well as individual and
collective identity.

Key words: semiotics, monuments, discourse, semioshpere, 
social interaction

Uvod

Stećci predstavljaju i vremenski i prostorno jasno deniran
specikum Balkana. Period njihovog nastanka lociran je vremenski
u srednjem vijeku, a prostorno na području srednjevjekovne Bosne i
njenog političkog (čitaj vojnog) i idejnog uticaja.1 Stećci predstavljaju
nadgrobne spomenike, u narodu poznatije kao «bilig», što je od
strane pojedinih autora tumačeno kao dokaz njihove katastarske
unkcije (ovoj tezi su posebno bili skloni prosocijalistički orijentirani
1 O stećcima na području Srbije i Crne Gore u: Sergejevski, D. (1952).
Srednjevjekovno groblje kod Petrove crkve u Nikšiću. Narodna knjiga. Cetinje.
O stećcima u Dalmaciji vidi u: Benac, A. (1953). „Srednjovjekovni stećci od
Slivna do Čepikuća“. Anali Historijskog instituta jugoslovenske akademije
znanosti i umjetnosti u Dubrovniku. Dubrovnik. 
O stećcima na području Like i Slavonije u: Horvat, A. (1951). „O stećcima na
području Hrvatske“. Historijski zbornik. Zagreb.



114

autori), što se čini manje vjerovatnim, u odnosu na postavku kako im
je unkcija bila označavanje grobnih lokacija, te su u skladu sa tom
unkcijom u narodu postali poznati kao bilig ili biljeg. Broj stećaka
varira u odnosu na istraživače, koji su ih popisivali između 70.000
i 80.000, od čega je 7-8% (1080) onih stećaka, koji na sebi nose
uklesan tekst, što u ormi ikonograskih prikaza, što, istina u znatno
manjoj mjeri, u vidu pisanog teksta, na, za to vrijeme, specičnoj
glagoljici.

Samo porijeklo, s obzirom na izvorno autorstvo stećaka u
kulturološkom smislu, nije denitivno utvrđeno, i postoje različita
sporenja izmeđuautorao tompitanju.Nekiodautorakoji sebaveovom
problematikom zastupaju stajalište prema kome su stećci naslijeđe
bogumilske tradicije (Jalimam), na prostorima srednjevjekovne
Bosne, vezujući ih za «heretičku» Crkvu Bosansku, sa svim njenim
specičnostima, dok drugi (Malckolm i sl.) niječu povezanost stećaka
sa bogumilstvom2, te iznose stajalište kako bogumilstva u Bosni nije
niti bilo, barem ne u takvim razmjerama da bi se moglo govoriti o
njegovom rasprostranjenom uticaju na području srednjevjekovne
Bosne, a posebice ne u okviru idejno-religijske orijentacije vodeće
vlastele, kojoj se pripisuje najveći broj ispisanih stećaka.3

U jednom periodu istraživanja stećaka tragalo se za uticajima
iz okruženja, te se pretpostavljao romanski uticaj, za koji se ubrzo kroz
ozbiljnija istraživanja ustanovilo da je preuranjeno pretpostavljen.4 S 
druge strane, špekulisalo se i sa tradicijama staroslavenske kulture,
što je posebice prisutno u radovima Sergejevskog.5 Istorijski 
odnos prema stećcima značajno je varirao u odnosu na politička
raspoloženja i to od pokušaja potpunog obezvrjeđivanja njihove
vrijednosti, kako istorijske, tako i umjetničke i kulturološke, što je
bilo specično za odnos stranih sila, kao što su rimski papa, ugarski
kralj i austrougarska vlast, ali ne manje prisutno i kod domaćih
autora6, pa do uzdizanja njihove umjetničke vrijednosti u radovime
2 Naime, nigdje drugdje u okvirima bogumilske tradicije ne susrećemo ništa slično
stećcima

3 o eventualnom prisustvu bogumilstva ili njegovom uticaju na ovim područjima
pišu i Solovjev,A. (1948). „Jesu li bogomili poštovali krst?“,Glasnik Zemaljskog 
muzeja. Nova serija. No. III. Sarajevo., te Stričević, Đ. (1962). Danas. Beograd.

4 vidi u Benac, A. (1963). Stećci. Prosveta. XXXV. Beograd.
5 vidi u. Sergejevski, D. (1952). Srednjevjekovno groblje kod Petrove crkve u 
Nikšiću. Narodna knjiga. Setinje.

6 posebno Dvorniković, V. (1939). Karakterologija Jugoslovena. Geca Kon. 
Beograd., te Katić, L. (1954). Stećci u Imotskoj Krajini. Starohrvatska prosvjeta. 
Zagreb.

P S I H O L O G I J A



115

Krleže, te posebice autentičnosti i originalnosti umjetničkog izraza
kod Bihaljina7, ali i generalne kulturološko, religijsko i nacionalne
vrijednosti stećaka kao svjedoka opstojnosti specične autohtone
kulture na ovim prostorima, što se ogleda kroz stalna i kroz
istoriju učestalo opetovana svojatanja, u političkom, nacionalnom i
svakom drugom kontekstu, odgovarajućim, nacionalnim apetitima i
teritorijalnim pretenzijama, pri čemu se čini kako uloga stećaka ipak
zasluženo nosi epitet katasterskih «biliga», barem kada je ova vrsta
interpretacije u pitanju, a u odnosu na prostorno lociranje stećaka,
koje se ne može svesti na granice niti jednog od nacionalnih entiteta,
kako su u skorijoj povijesti određeni. Pri tome se očito namjerno
ispušta iz vida činjenica kako nacionalni identiteti, kakve danas
poznajemo, u periodu nastanka stećaka nije moguće identicirati, te
samim tim, bilo kakve pretenzije teritorijalne prirode, koje bi počivale
na rasprostranjenosti stećaka i autohtonosti njihovih tvoraca nemaju
ozbiljnu istorijsku težinu niti argumentaciju. Time se otvara jedan
od segmenata stalne aktuelnosti stećaka i njihovog vanvremenskog
uticaja. Drugi segment predstavlja kulturološko određenje stećaka u
okviru njihove specične i autohtone semantike u vremenu u kome
su nastajali, a u odnosu na kulturološka obilježja okruženja i šire
(misli se na srednjevjekovnu Europu). Treći segment se ogleda u
prerastanju stećaka u obilježje semiozisa, koji prevazilazi vremensku
dimenziju i vezuje se za prostor i evoluciju stećaka kroz kulture, koje
su se u vremenu nizale na tom prostoru, prožimajući ih po vertikali,
kroz kontinuum prevođenja iz semantike teksta jedne kulture u tekst
druge, poprimajući obilježje simbola, svih kultura koje su izrastale
na ovome prostoru.

Stećci, renesansa prije renesanse ili renesansa bez renesanse

Kao što je prethodno u tekstu navedeno, stećci su nastajali
u periodu srednjega vijeka. U periodu u kome se locira renesansa 
na području Europe tadašnja Bosna je već uveliko pod okriljem
Osmanskog carstva, te je Bosna odvojena u kulturološkom smislu
od ostatka Europe, što je izdvaja od procesa specičnih za renesansu,
te je opštevladajući stav, kako se na području Bosne renesansa nije 
niti desila. Izdvojimo li osnovne postulate na koji počiva renesansa,
vidjet ćemo da je njen diskurs određen slijedećim orijentacijama:
orijentacija ka slobodi, orijentacija ka čovjeku, ka životu i životnom i

7 Bihaljin, M.O. (1963). Plastika bogumila. Stećci. Prosveta. Beograd.

P S I H O L O G I J A



116

generalnom optimizmu, te orijentacija ka prirodi. Ove su orijentacije
okosnica renesanse, barem kada je u pitanju njen idealni prototip,
nadasve denisan čisto teorijski, jer je u svakodnevnom življenju
toga vremena postojalo niz značajnih odstupanja od ovih orijentacija,
te preeriranje jednih spram drugih, zavisno od kulture u kojoj se
ovi procesi posmatraju. Iako se renesansa događa nakon nastanka
stećaka, za stećke je specično orijentisanje upravo prema ovim
kvalitetima, što nas navodi na drsku konstataciju, da se sa stećcima
desila renesansa prije renesanse ili bez nje. Naime, pošto motivi
stećaka prvenstveno govore o načinu življenja njihovih tvoraca,
njihovom sistemu vrijednosti i životne orijentacije, oni neminovno
predstavljaju značajan trag, svjedočanstvo kulture koju prezentiraju.

Ikonograski prikazi i njihove kompozicije pretežno prikazuju
scene iz lova, svetkovina, turnira, narodnog veselja, svakodnevnog
življenja i djelovanja, zračeći upadljivim optimizmom i životnošću,
povezanošću sa prirodom, u vremenu u kojem je ostatak Europe,
uronjen u kult smrti i mračnjaštva, srednjovjekovnim stećkom
dominira kult života, prirodnosti i optimizma postojanog i gordog
čovjeka, svjesnog svoje prolaznosti, ali i svoje uloge u prostor-
vremenu. To primjećuje i Krleža8: «Od hiljadu i hiljadu ljudskih
ruku, na ovim monolitima nijedna nije sklopljena u predsmrtnoj
molitvi. Nijedan bogumilski lik ne kleči pred autoritetom religioznih
nadzemaljskih i ovozemaljskih simbola.» Za njega je to bastion
slobode, savjesti i uvjerenja. Pri tome on, nažalost, prejudicira da se
radi o bogumilskim likovima. I doista, likovi sa stećaka po pravilu
svjedoče o gordom, slobodnom čovjeku, spremnom na krajnje žrtve
u odbrani svoje slobode i principa vlastitog življenja i svjetonazora.
No, ne radi se o paganskom odnosu, kako bi mnogi autori željeli
prikazati ovaj za tadašnje vrijeme nespecičan diskurs. Radi se o
«dobrijem krstjanima», kako sebe tadašnji stanovnici nazivaju, pri
čemu tekstovi, koji se javljaju na stećcima, upravo svjedoče osnovne
postulate kršćanskog svjetonazora u domeni sistema vrijednosti
i njegovog promoviranja, ali i konstatacija o njegovoj slabašnoj
promidžbi u stvarnom životu9. Također, pri označavanju vremena

8 Krleža, M. (1950). Izložba jugoslovenskog slikarstva i plastike. Umetnost. 
Beograd.

9 Zapis sa stećka u Radimlju kod Stoca, 1167 godina: Zašto memati rodi? Jer ovdje
ima vislje laznog suncevog zlata no snova, vislje vjetra no dobrijeh rijeci, vislje 
praznine no ljubavi, vislje lazi no istine, vislje uzimanja no davanja. Podvučene
riječi predstavljaju okosnicu hrišćanskog diskursa a ne paganskog, usmjerene su
ka univerzalnim idealima, a ne materijalnoj blagodeti.

P S I H O L O G I J A



117

rabi se izraz ljeta Gospodnjeg računatog prema Hristovom rođenju,
pri čemu treba imati na umu da se radi o neormalnom i neslužbenom
tekstu, te bi bilo neozbiljno na bilo koji drugi način ovakav odnos
prema historicitetu tumačiti drugačije već unutar opšte vladajućeg
diskursa, što kulturu iz koje stećci potiču, neminovno vezuje za
kulturu kršćanstva.10 

Stećci cjelokupnom tekstualnošću svjedoče o življenju života,
u skladu čovjeka sa samim sobom i sa prirodom, uz jasan uvid o
prolaznosti i uprkos njemu, upozoravajući na njega i na njemu gradeći
zahtjev za univerzalnim vrijednostima i čovječnošću11. Šta više,
svijest o prolaznosti i konačnosti konstantno je prisutna i to veoma
često uz snažnu dozu ka vlastitom položaju usmjerenog humora, ali
i konstataciji kako i onaj koji čita treba da se nada sličnoj sudbini,
upozoravajući na neophodnost ispravnog življenja, gotovo po
pravilu usmjerenog na poziv ka vrlinama i promicanju univerzalnih 
vrijednosti, u odnosu na promišljanje o ljudskoj konačnosti.

Čest motiv predstavlja, također, i prisustvo prosvjetiteljske
knjige na stećcima, što je jedna od orijentacija koje ukazuju na diskurs
blizak renesansi, koji naglašava važnost prosvijećenosti i naukovanja.
Kritički bi djelovale konstatacije pojedinih autora u vezi s načinom
na koji interpretiraju nezgrapnost slova, u kontekstu ne pridavanja
značaja pismenosti u tom vremenu na prostorima nastanka stećaka.
Logičnijom se pak čini postavka, kako klesari koji su urezivali tekst
na stećku nisu bili pismeni, shodno tome da se radi o običnom puku,
te da je tekst bio prenošen precrtavanjem sa pergamenta, pri čemu je
za nepismenog klesara svako slovo predstavljalo sliku za sebe, oni
riječi dakle nisu čitali i prepisivali već precrtavali, te stoga nailazimo
na nagle prekide teksta i prenošenje dijelova riječi bez vođenja
računa o rasporedu riječi u prostoru. Na osnovu nepismenosti
klesara toga vremena ne bismo smjeli stvarati predstavu o lociranju 
pismenosti u kulturi tvoraca stećaka, posebice stoga što su sami
natpisi itekako nabijeni gnozom i dubokim promišljanjima o smislu 
i postojanju, pa čak i do ozbiljnih zamišljenih rasprava sa Bogom,
10 O značaju percepcije i izražavanja vremena, te lociranju vremena unutar diskursa
jedne kulture vidjeti u Špengler, O. (1923). Der Untergang des Abendslandes. 
C.H.Becksche Verlagsbbbuchhandlung. Muenchen.

11 Humsko, Foča, 1174: Zivjeh mirno, Boga molec i zla ne mislec.; Donja Zgošća,
Kakanj, 1402: I dervo mojze bit ogromno ko hum, al listje mu pajda uz korijenje. 
Kuda ijdeš človječe? Zar ti je vetja pamet u noghami no u glavji? I sl., te česti
prikazi obračanja Bogu u potrazi za pravdom i odgovorima univerzalnog
karaktera i smisla.

P S I H O L O G I J A



118

koje se u današnjem konstruktu religioznosti svakako posmatraju kao 
jedan od armativnih pokazatelja religijskog osjećanja i vjerovanja,
te njegovog dubokog upliva na svakodnevni život, ali isto tako
ukazuju u odnosu na vrijeme nastanka stećaka na jedan drugačiji
vid komunikacije sa Bogom u odnosu na opštevažeći i dozvoljeni u
srednjevjekovnoj Europi.

Mogućnost dešavanja renesanse na području i u vremenu
nastanka stećaka, prije zvaničnih početaka renesanse u Europi,
moguća je sa različitih aspekata. Prije svega šta znači određenje
renesanse. Kako Lotman12 ističe: «raširenu predstavu o tome da
smo kada kažemo epoha klasicizma ili epoha romantizma odredili
jedinstvo nekog kulturnog perioda ili barem njegovu dominantnu 
tendenciju samo je iluzija koja nastaje zbog prihvaćenog jezika
opisivanja.». Vidjeli smo u odnosu na vrijednosne orijentacije da se
epoha renesanse podudara sa epohom koja je stvarala stećke, odnosno
njihove tekstove. S obzirom da je moguće, kako Tojnbe13 ističe,
ustvrditi da je relativno česta pojava kratko postojanje određene
majke kulture, koja nestaje u kratkom periodu, ali za sobom ostavlja
kćerke kulture, čiji obim djelovanja i prostorno i vremenski nadilazi
kulturu pod čijim su direktnim ili indirektnim uticajem izrasle, ne
vidimo razloga zašto bi ova mogućnost graničila s nemogućim na
primjeru kulture koja je kao tekovine vanvremenskog svjedočanstva
ostavila stećke.

Pokretači ovih kultura su obično značajni, posebni pojedinci
a ne sistem u cjelini. Ovakve pojedince bismo mogli prepoznati u 
«djedovima» Crkve Bosanske, koje su kako navodi Malkolm14 ,
pozivali u različite dijelove srednjevjekovne Europe, kako bi držali
teološka i druga predavanja. Činjenica da su Pape toga vremena
Bosnu smatrale leglom «hereze», također upućuje na zaključak da
je promišljanje vodećih vjerskih i svjetovnih predstavnika tadašnje
Bosne bilo slobodoumno i ispred svoga vremena. Rađanje nove
paradigme i njeno zaživljavanje ne moraju se neminovno, vremenski
i prostorno podudarati. Rađanje nove paradigme ovisi o zajednici
malog broja posvećenih, intelektualnoj jezgri, dok njena zaživljenost
ovisi prije svega o široj i globalnoj prihvaćenosti i ne mora se

12 Lotman, J. (2004). Semiosfera. Svetovi. Novi Sad. Str.159.
13 uporedi sa: Toynbee, A.J. (1958). Der Gang der Weltgeschichte. Europa Verlag.  

Zuerich.
14 Malkolm, N. (1995). Povijest Bosne-kratki pregled. Zagreb. Sarajevo.

P S I H O L O G I J A



119

obavezatno i podjednako odnositi na sve sastavnice kulture u kojoj 
se odvija.15

Ako slijedimo Lotmanovu16 konstataciju da se značajne
promjene semioze nikada ne dešavaju u centrima semiosere, već
na njenim granicama, promjene semioze, a samim tim i vladajuće
paradigme i prostorno i ideološki najočekivanije biva na prostorima
srednjevjekovne bosanske kulture ili njoj neke njoj srodne kulture 
toga vremena, za koje ipak moramo ustvrditi da su imale snažnu,
kako je prethodno konstatovano, potrebu za konsultacijama sa
posvećenim autoritetima Crkve Bosanske. U zvaničnim spisima
ona je (misli se na srednjevjekovnu Bosnu) heretička, otpadnička,
prkosna, uvrjedljiva. Cjelokupni diskurs ukazuje na to da je u tom
vremenu, u odnosu na semioseru srednjevjekovne Europe, ona bila
doživljavana kao «granična»17 i svoja i tuđa, nekada više jedno, a
nekada drugo. Jedina koja je i mogla u skladu sa tim poslužiti kao
medij «prevođenja jednoga teksta u drugi»18, a time i rađanja nečeg
novog, kreativnog, tj. promjene. Možda kontinuitet kultura niti ne
postoji, kako to naglašava odveć često kritikovani ili nerazumijevani
Špengler19, ali razmjena između kultura zasigurno postoji, kroz
evoluciju tekstova jedne kulture, odnosno njihovih prevođenja,
tekstove druge kulture. Čini se da je upravo to ono što se desilo sa
srednjevjekovnom Bosnom, a čega su «bilig» stećci. Jedna kultura
preživjela je na određeni način u sjećanju «kamenih spavača»,
unoseći novu intertekstualnost u semioseru nove Europe, kojoj je
sada, nakon osmanlijskog osvajanja, još manje pripadala, postajući
svijet iza granice nove semiosere, koju je dobrim dijelom odredila.

15 uporedi sa Kuhn, T.S. (1962). The Structure o Scientic Revolutions. University 
Press. Harvard. I Lakatos, I. (1987). „Historija nauke i njezine racionalne
rekonstrukcije“. Filozoja nauke. Nolit. Beograd.

16 Lotman, J. (2004). Semiosfera. Svetovi. Novi Sad.
17 Lotman, J. (ibd.).
18 Lotman, J. (ibd.).
19 Spengler, O. (ibd.)

P S I H O L O G I J A



120

Stećci kao simbol

Aktuelnost stećaka ne ogleda se samo, kako smo već rekli, u
konstantnoj borbi zainteresiranih strana, u odnosu na interpretaciju
porijekla stećaka u nacionalnoj i religijskoj pozadini vlastitog
diskursa, s obzirom na konsekvence utvrđivanja istorijskog prava
na teritorijalna širenja (veoma specična za period prethodnog rata,
gdje su se granice aspiracija često poklapale upravo sa prostorima
kojima dominiraju stećci), već i u odnosu na potrebu lociranja vlastite
prošlosti, kulturne pripadnosti i njenog kontinuiteta kroz tradiciju
stećaka. Kako Lotman20 ističe: «mitološki rituali i druge predstave
koje arhaične kolektive u određenim momentima kao da spajaju u
jedinstveni organizam i koji članovima tih kolektiva obezbjeđuju
jedinstvo emocija i izoštreni osjećaj prisutnosti (doživljaj sebe kao
dijela nečega), unkcionalno liče na metajezičke i metakulturne
strukture individualističkog društva.».Ovo jedinstvo emocija i osjećaj
prisutnosti, posebno se primijeti kod bošnjačke komponente naroda
BiH. Ovo je posebno osjetno u i nakon proteklog rata, pri čemu su svi
narodi na ovim prostorima pokušavali redenirati i ponovno pronaći
svoj primarni nacionalni identitet.

Generalno gledano trend postmodernog društva, koje stremi
krajnjimgranicamaindividualnosti, stvara,čini ogromniunutrašnji jaz
i prazninu, «stvara eekat otuđenosti i uništene komunikativnosti»21,
rađajući još veću potrebu za osjećajem pripadnosti kolektivu,
zajednici, kulturi, koji je na ovim prostorima dodatno potaknut,
sabijanjem individualne svijesti ka kolektivnoj, pod konstantnim
pritiskom lebdeće prijetnje i straha, svakoga pred svakim, nalažući
redeniranje i prestrukturiranje do tada postojeće semiosere.
Relacije «mi- oni», «naše- tuđe», dotadašnje kulturne tradicije,
koja je posjedovala opštevažeće kodove, bez obzira što su vještački
stvoreni u doba socijalizma, te dobrim dijelom nametnuti upravo
mehanizmima straha i prisile. Ove relacije u post- socijalističkom
društvu, posebno početkom i tokom rata, postaju neadekvatne,
te zahtjevaju osuvremenjivanje, koje je gotovo pa nemoguće bez
«propuštanje» tekstova kroz «novootkrivene tradicije».

20 Lotman, (ibd.), str. 105.
21 Lotman, (ibd.), str. 105. - 106.

P S I H O L O G I J A



121

«Pri tome tekstovi koji ulaze u «tradiciju» sa svoje strane
nisu mrtvi: dospjevajući u kontekst «savremenosti» oni oživljavaju,
otkrivajući ranije skrivene smisaone potencijale.».22 Pri tome tekst 
stećka, kao najstariji trag kulture ovoga podneblja, postaje značajan za
ormiranje savremenog koda, koda koji počiva na tradiciji. «Budući
da čitalac u određenom smislu kao u ogledalu ponavlja put onoga
ko je tekst stvorio, aspekt generisanja ima značenje na shvatanje
teksta.»23. Put generisanja je ono što u krajnjoj liniji određuje upravo
konstantnu aktuelnost stećaka odnosno njihovog teksta. Iščitavanje
njihovih sadržaja ukazuje na konstantnost određenih poruka, veoma
specičnih za istorijsku vertikalu ovih prostora.

Tekstovi stećaka govore o stalnoj borbi za opstojnost
stanovnika ovoga prostora, o tome da su konstantno bili na udaru
velikih sila, da im se pokušavala nametnuti «tuđa» kultura, ali isto
tako svjedoče o ustrajnom izdržavanju tih pritisaka, o gordosti,
ponosu, osjećaju autentičnosti i statusu «svoj na svome»24, snažnoj
vezanosti i bezkompromisnoj pripadnosti prostoru i kulturi, makar i
po cijenu izolacije i etiketiranja, stigmatiziranja za herez i paganstvo
(u aktuelnom kontekstu čitaj balkanski primitivizam) i sl. Svi ti
tekstovi ukazuju na postojanje drugačije semiosere ovog prostora
u odnosu prostor izvan njega, prostor i kulturu tuđine25. Unutarnji 
potencijal teksta, kako izrečeni, tako posebice neizrečeni, biva
izložen paradigmi doba u kojem se interpretira, postajući vlastiti
odraz «novoj stvarnosti». Proces zrenja tako biva prenesen sa
individualnog na kolektivni plan, ali isto tako kao bumerang vraćen
ka individui, koja u tom odrazu kolektivnog pronalazi, locira sebe,
usklađujući vlastiti jezik sa jezikom kulture, pri čemu prevod jednoga
jezika u drugi, ostavlja prostor za evoluiranje te kulture u skladu
sa potrebama momenta, ali prije svega predviđanim potrebama i
zahtjevima budućnosti. Iščitavanje stećaka tako postaje stvaralački
akt, koji pokušava odgonetnuti neizrečeno u tekstu, zamisao koja je
prethodila njegovom nastanku. 

22 Lotman, (ibd.), str. 109.
23  Lotman, (ibd.) str.109.
24 čest natpis na stećcima
25 Zapis sa stećka: Očevlje, Ilijaš, 1205: «zagibo i zalegho u tudjoj zemlji, gdji je i

Sonce drugatcije i vjeter drugatciji i Bog i voda i vazduh i ljudi tudji i duši mojoj 
strani.», sličnost sa konstatacijama naših izbjeglica u Europi u toku prethodnog
rata čini se ogromnom

P S I H O L O G I J A



122

Uprviplanpri tomedolazi sklonostčitaocada«hiperstrukturiše
tekst ..... minimizira ulogu slučajnog u njegovoj strukturi ..... čitalac
u tekst unosi svoju ličnost, svoje kulturno pamćenje, kodove i
asocijacije. 

A oni nikada nisu identični s autorovim.»26. Sve se to događa
u skladu sa zahtjevima momenta i projekcije budućnosti, locirajući
stećak u kategoriju tekstova velike vrijednosti. Ovo dokazuje i
potenciranje ikone česte na stećcima (čovjeka sa podignutom rukom),
kao službenog pozdrava pripadnika Armije BiH u prethodnom ratu.
KakoLotman ističe: «Simbol jepovezan spamćenjemkulture i ceoniz
simboličkih predstava prožima po vertikali svu istoriju čovečanstva
ili njene velike irealne slojeve.»27. Upravo ovo prožimanje irealnih
slojeva primjetno je kod prevođenja tekstova stećaka, dajući stećcima
ulogu simbola kulture. Pa « iako ne znamo šta je simbol, svaki sistem
zna šta je to njegov simbol i on mu je potreban da bi semiotička
struktura radila.28».

Specična sposobnost simbola da u kondenzovanom obliku
sadržavaju izuzetno opširne i značajne tekstove29 i njihova izuzetna 
stabilnost kao elemenata kulturnog kontinuuma30, čini ih važnim
mehanizmom kulturnog pamćenja, prenoseći iz jednog sloja kulture
u drugi tekstove, sižee, sheme i druge semiotičke inormacije31,
«oni u kulturi čuvaju njeno pamćenje o sebi samoj i time joj ne
dozvoljavaju da se raspadne na izolovane hronološke slojeve.32 » Na
taj način stećci stvaraju privid kontinuiteta jedinstvene kulture ovoga
prostora, omogućavajući mu ponovno pronalaženje izgubljenog ,
odnosno zaboravljenog identiteta. Pri tome treba ukazati na prirodu 
sadržaja motiva stećaka.

Slikovno izraženi motivi zadržavaju se na razini «ja- ti»
teksta i nemaju značajnijeg eekta na polju simboličkih uloga, što
je u skladu sa time da maksimalna pojednostavljenost simbola ima 
uvijek najuniverzalniji karakter, te i jeste najpodesnija za određivanje
zajedničkog diskursa.

26 Lotman, (ibd.), str. 123
27 ibd. str. 132
28 ibd., 157-158
29 ibd. 158
30 ibd. 159
31 ibd. 159.
32 ibd. 159.

P S I H O L O G I J A



123

Sa druge strane, tekst izražen u pisanoj ormi se orijentira ka
«ja-ja» ormi zahtijevajući poznavanje unutarnjeg sadržaja teksta,
teksta koji izražava potrebu za «izražavanjem neizrecivog»33. 

Ovdjenaprimjeru stećkakaosimbola, svjedočimooživljavanje
tradicije u suvremenoj semioseri. Oni aktivno učestvuju u stvaranju
granica te semiosere, postajući tačka razdvajanja, ali samim time i
tačka spajanja, koja uvijek istovremeno pripada objema pograničnim
kulturama i njihovim semioserama. Na taj način stećak kao simbol
postaje medij spajanja, medij dijaloga kultura na prostorima
Balkana i kao takvoga ga treba i interpretirati, koristeći se njegovim
bilingvističkim potencijalom, imajući u vidu da je jezik uvijek pored
razumskog, prije svega prožet kodovima sentimenata, koji se posebno
denišu pri rekodiranju govora u mišljenje, pretpostavljajući poziciju
autora teksta i njegov sentimentalni kod, bez čega prevođenje i
razumijevanje ne bi bili mogući.

Stećci i arhetipovi sentimenata

Piaget34 je kao osvjedočeni darvinista neke od najvažnijih
postavki evolucionizma prenio na područje razvoja kognitivnih
sposobnosti čovjeka, utvrdivši, kako razvoj kognitivnih procesa
pojedinca, replicira razvoj kognitivnih procesa čovjeka kao vrste.Čini
se kako je ovakva konstatacija pretenciozna, jer prejudicira odgovor
na pitanje: «šta je starije, koka ili jaje». Naime jednako osnovanom
se čini teza prema kojoj se u svakoj individui određene vrste nalazi
cjelokupni potencijal mogućnosti vrste kojoj jedinka pripada. Ovaj
cjelokupni potencijal denira se i određuje u procesu zrenja jedinke
u odnosu na datu kulturu kojoj pripada. 

Potencijal jedinke, koji mu nakon okončanja «egocentrične
aze» razvoja omogućava predstavljanje pozicije različite od «JA»
pozicije, omogućava naime prostor prevođenja jednog teksta u drugi,
pri čemu se ima na umu, kako to razumijeva Vigotski35, da je jezička
orma uvijek sužena orma mišljenja, što podrazumijeva značajnu
dozu «neiskazanog»36, koje pored svoje obavezne

 
33 uporedi sa : Derida, Ž. (2002). Kosmopolitike. Stubovi kulture. Beograd.
34 uporedi sa: Piaget, J. & Inhelder, B. (1969). The psychology o the child. Basic
Books. New York.

35 uporedi sa: Vigotski, L. (1983). Mišljenje i govor. Nolit. Beograd.
36 Derida, Ž. (ibd.)

P S I H O L O G I J A



124

podređenosti «gramatičko- logičkim strukturama»37 sadrži gotovo
obaveznu dozu pratećih procesa konativnih struktura, prije svega
emocionalnih tonova, te zahtjeva kritičnu masu empatije, kako bi
približavanje «Ne- Ja» objektu, kako ga naslovljava Valon38, uopšte
bilo moguće. Očito kako proces socijalizacije (dodatno čitaj i govora,
odn. komunikacije) pored obaveznog kognitivnog zrenja zahtijeva i 
emocionalnu zrelost, empatičnost prije svega, kako bi se podudarnost
diskursa uopšte mogla realizirati, jer iako apsolutna podudarnost
tekstova nije produktivna, minimalni zahtjev njihove podudarnosti
obavezan je i presudan za mogućnost razumijevanja. Istraživanja
životne uspješnosti upravo ukazuju na značajniju ulogu emocionalnog
unkcionisanja deniranog kroz konstrukt emocionalne inteligencije
(EQ), u odnosu na generalni (g) aktor inteligencije u okviru onih
teorija inteligencije koje priznaju postojanje g-aktora, odnosno u
odnosu na akademsku inteligenciju, u okvirima drugih teorijskih
konstrukta. Emocionalna inteligencija se denira kao spona između
konativnog i kognitivnog unkcioniranja, te predstavlja zaseban
entitet, sa karakteristikama i jednog i drugog područja unkcioniranja.
Pojedina istraživanja ukazuju na značajnu povezanost EQ sa
procesuiranjem traumatskog iskustva, posebice ratne traume39. Za 
EQ je karakteristično da je anatomsko-ziološki locirana u nižim
kortikalnim strukturama, pri tome u najznačajnijoj mjeri se vezuje za
amigdalu, koja predstavlja centar «emocionalnog pamćenja»40. Niže
kortikalne strukture razvojno starije strukture CNS-a, što ostavlja
mogućnost njihovog eventualnog povezivanja sa pamćenjem vrste,
ako o takvom pamćenju možemo govoriti.

37 vidi: Luria, A. R.: Osnovi neuropsihologije, Nolit, Beograd 1983. te u Čomski,
N.: Gramatika i um, Nolit, Beograd 1979.

38 vidi u: Valon, A. (1999). Psihički razvoj deteta. Zavod za udžbenike i nastavna
sredstva. Beograd.

39 vidi u: Skelić, Dž. (2005). „Emotional intelligence as a Determinant o Trauma
Experience process“. Zbornik radova. No. III. Pedagoški akultet u Zenici.
Zenica. P. 243-254.

40 Misli se na pamćenje događaja koji su propraćeni snažnim emocionalnim tonom,
te pri svakom podsjećanju na ta iskustva automatski biva aktiviran i emocionalni
ton koji ih je pratio, te takva sjećanja ne gube na svojoj aktuelnosti i snazi
ponovnog proživljavanja. Detaljnije kod Skelić (ibd.)

P S I H O L O G I J A



125

Ako pretpostavimomogućnost realnog postojanja kolektivnog
nesvjesnog u Jungovskom41 smislu, čini se vjerovatnijim, kako ovo
kolektivno nesvjesno počiva na emocionalnom pamćenju vrste, te
samim time barata arhetipovima sentimenata, izvodeći jungovske
hipoteze iz sere razumskog i prevodeći ga u seru «srca», tj. emocija
i ostatka konativnih struktura. 

Postavlja se, međutim, pitanje da li su ovi arhetipovi i ovo
kolektivno nesvjesno podjednaki i intenzitetom i sadržajem u svim
kulturama, ili su kod pripadnika pojedinih kultura izraženiji, shodno
istorijskom kontekstu kroz koji je kultura prolazila.

Čini se da određene kulture preeriraju pobuđivanje i
održavanje određenih arhetipova, koji su za njih značajniji od
drugih. To je vidljivo već pri lapidarnom pregledu mitologija,
koje dominiraju određenom kulturom. Upravo na ovom principu
kodiranih sentimenata komuniciraju i stećci prošlosti sa stećcima
sadašnjosti i budućnosti, kao simboli kulture ovoga prostora, kroz
čitavu istorijsku vertikalu. Prisutnost prenosa inormacija u kontekstu
«transgeneracijske traume» vidno dominira tekstom stećaka. Kao što
slikovni prikazi iskazuju tekst «životnog življenja», tako verbalno
iskazani sadržaji odražavaju kontinuitet ugrožavanja tog življenja, i
to ne bilo kojeg i bilo kakvog nasrtanja na baične postulate tradicije
i kulture prostora o kome stećci svjedoče, već izraženo nepravednog
nasrtanja, transormišući inormacije sentimenata u jezik marginalne
grupe, pri čemu jezik sentimenata dodatno biva emocionalno obojen,
uvodeći «jezik morala»42 u ormi generalne «nepravde» kao potencu
emocionalnog pamćenja.

Po svojoj prirodi percepcija nepravde uvijek snažno
emocionalno obojena i na taj način se dublje utiskuju orme,
kodovi, i sadržaji semiosere date kulture i jasno ucrtavaju
njene granice, urezujući se kako u pamćenju individua, shodno
podudarnosti emocionalnih doživljavanja bliskih svakoj jedinki,
tako i u kolektivnom pamćenju jedne kulture, sa mogućnošću lakog
i brzog prizivanja, shodno iskustvu, ne gubeći nikada na svježini i
autentičnosti, jer slijede princip emocionalnog pamćenja.

Samovoljno i svjesno određenje vlastite kulture kao kulture
marginalne grupe, pri čemu čitav jedan narod biva samoidenticiran

41 poredi sa Jung K. G. (1977). Odabrana dela. IV tom. Novi Sad.
42 uporedi sa: Hare, (2001). Jezik morala. Biblioteka Scccopus. Zagreb.

P S I H O L O G I J A



126

kao marginalna grupa, još više podvlači granicu semiosere, na kojoj
se odvaja «JA» od «NE JA», «MI» od «ONI» i «NAŠE» od «TUĐE»,
kao očajnički pokušaj očuvanja identiteta kroz samoizolaciju. Pri
tome emocijama vođeno određenje kulture, pribježište od asimilacije
i gubitka identiteta, prihvata i takve obrasce suočavanja kao što su
autodestruktivno divljanje nacionalizama, kao kulturni događaj u
procesu samoodređenja i samodenisanja. Gotovo uvijek u takvim
situacijama prisutno stigmatiziranje, koje dolazi dolazi s onu stranu
granice semiosere, biva prevedeno u tekst karizme, dovodeći
autodestrukciju do apsurdne pozicije opštekulturnog MOTA.

Cjelokupan diskurs jedne kulture počinje unkcionisati
primarno na razini sentimenata, onemogućavajući bilo kakav
dijalog u vladajućem diskursu razuma, pri čemu nerazumijevanje
postaje pravilo (ne) komunikacije, sve snažnije očitujući različitost
i nemogućnost približavanja. Locirajući semioseru ovoga prostora,
kao prelaz između semiosera istoka i zapada, ako takve uopšte
postoje, jasnijom biva pozicija mogućnosti globalnog dijaloga
između ovih semiosera. Odnos prije svega između «islamske» i
«zapadne (čitaj kršćanske) civilizacije», tako postaje nemoguć, jer
počivaju na različitim komunikacijskim kanalima, prva je vođena
sentimentom, druga razumom. Dobar primjer za ove tvrdnje moguće
je naći u okviru projekta WELTTETHOS43, pri čemu već površna
analiza polaznih tačaka u preeriranom dijalogu ukazuje na to da
se radi o dijalogu baziranom na razumskoj razini komunikacije, ne
ostavljajući prostora za njegovo prevođenje na razinu sentimenata,
specičnu za u komunikaciju uključenog «drugog».

Umjesto zaključka

Vidno narastajući interes za stećke, kao tekovinu istorijskog
kontinuiteta kulture ovih prostora, dodatno je inspirisan i snažno
izraženom potrebom za pronalaženjem dovoljno konzistentnog
modela za identikaciju, posebno kod bošnjačke komponente naroda
BiH. Ta potreba dodatno je pojačana specičnom pozicijom ne
imanja niti objektivne niti subjektivne percepcije pripadnosti nekoj od 
nacionalnih matica iz okruženja (pri čemu druga dva konstituirajuća
naroda ovakvu percepciju doživljavaju i na subjektivnoj i na mada
nekada  diskutabilnoj  objektivnoj  razini 

43 vidi u: Kueng, H. (1999). Projekt Welttethos. Piper. Muenchen.

P S I H O L O G I J A



127

percepcije), što stećke kao simbole kulture i njima pridružene tekstove
dovodina razini izuzetneznačajnosti i aktuelnosti.Stećci suuspecičnom
situacijskom okviru postali najizraženiji simbol, aktivno komunicirajući
kroz istorijsku vertikalu na razinama snažnih sentimenata, ukazujući
nam na svoju konstantnu prisutnost, kroz različite orme prevoda usmene
i pismene kulture, vidljive kroz narodne poslovice, mudrosti epsku
poeziju i prozu, mitologije, književnost i umjetnost generalno. Ova
prisutnost se čini možda najočitijom kroz ormu sevdaha, kao specičnu
formu narodnog poetskog  izraza. Poklapanje diskursa tekstova sa 
stećaka sa diskursom tekstova ovovremene egzistencije naroda BiH
predstavlja snažnu komunikaciju između prošlosti i budućnosti, kao
značajanmomenat reormuliranja semiosere jedne kulture, koja se našla
pred krizom, u kojoj se postojeća, vladajuća semiosera naslijeđena iz
kulture socializma nije pokazala adekvatnom i sposobnom da odgovori 
zahtjevima momenta i predikcije budućnosti.

Ova neadekvatnost je najvjerovatnije posljedica porijekla te 
semiosere i načina na koji je ona unkcionisala. Naime, ona nije bila
utemeljena na tradiciji, prošlosti i opštim obrascima unkcionisanja
kultura, već je bila vještački proizvod trendovske ideologije, te je
začuđujuća relativna dužina njenog postojanja.Međutim, ovo traganje za
izgubljenim, zaboravljenim identitetom, također, nije slijedilo principe
postepenog kontinuiranog prevođenja tekstova jedne kulture u tekstove
druge kulture, već se odvijalo u istrzanim, naglim skokovima, koji su
bili posljedica urgentnosti situacije koju je kriza kulturnog identiteta 
nametala. Stoga su eekti nastali ovako naglom promjenom diskursa, u
velikoj mjeri, pored svih pozitivnih konotacija, poprimili negativni ton,
namećući novu varijantu «duha palanke»44, sa istim ili sličnim, pratećim
mitologijama, iznova označavajući ove prostore, kao «tamni vilajet»,
obogaćen konuzijom identiteta i pratećim emocionalnim krizama,
čije neadekvatno razrješenje, nanovo nameće protežiranje novih
odbrambenih mehanizama kulture, kao persone, koja u sve većoj mjeri
pokazuje dominantnu tendenciju kao autiostičnom i autodestruktivnom
samoodređenju, redenirajući i prevodeći tekst pridružene stigmu u
tekst univerzalne vanvremenske karizme. Ako je moguće govoriti o
kulturi zapaloj u ormu psihotičnog unkcioniranja, onda se čini da se
kultura ovoga prostora nalazi na samome pragu takvog unkcioniranja,
duboko uronjenoj u interpretativne modele mišljenja i doživljavanja
«ne- Ja» svijeta.

44 uporedi sa: Konstantinović, R. (1991). Filozoja palanke. Nolit. Beograd.

P S I H O L O G I J A



128

Literatura

• Bihaljin, M.O. (1963). Plastika bogumila. Stećci. Prosveta. 
Beograd.

• Čomski, N. (1979). Gramatika i um. Nolit, Beograd
• Derida, Ž. (2002). Kosmopolitike. Stubovi kulture. Beograd.
• Hare, (2001). Jezik morala. Biblioteka Scccopus. Zagreb.
• Jung K. G. (1977). Odabrana dela. IV tom. Novi Sad.
• Katić, L. (1954). Stećci u Imotskoj Krajini. Starohrvatska 

prosvjeta. Zagreb.
• Konstantinović, R. (1991). Filozoja palanke. Nolit. Beograd.
• Krleža, M. (1950). Izložba jugoslovenskog slikarstva i plastike. 

Umetnost. Beograd.
• Kueng, H. (1999). Projekt Welttethos. Piper. Muenchen.
• Kuhn, T.S. (1962). The Structure o Scientic Revolutions. 
University Press. Harvard.

• Lakatos, I. (1987). Historija nauke i njezine racionalne 
rekonstrukcije. Filozoja nauke. Nolit. Beograd.

• Lotman, J. (2004). Semiosfera. Svetovi. Novi Sad.
• Luria, A. R. (1983). Osnovi neuropsihologije. Nolit, Beograd.
• Malkolm, N. (1995). Povijest Bosne - kratki pregled. Zagreb. 

Sarajevo.
• Piaget, J. & Inhelder, B. (1969). The psychology of the child. Basic 
Books. New York.

• Skelić, Dž. (2005). „Emotional intelligence as a Determinant o
Trauma Experience process“. Zbornik radova. No. III. Pedagoški 
akultet u Zenici. Zenica. P. 243-254.

• Spengler, O. (1923). Der Untergang des Abendslandes. C. H.
Becksche Verlagsbbbuchhandlung. Muenchen.

• Toynbee, A.J. (1958). Der Gang der Weltgeschichte. Europa 
Verlag. Zuerich.

• Valon, A. (1999). Psihički razvoj deteta. Zavod za udžbenike i
nastavna sredstva. Beograd.

• Vigotski, L. (1983). Mišljenje i govor. Nolit. Beograd.

P S I H O L O G I J A


