
25

Željko Škuljević

OD EPIKURA DO MARXA 

Iz Predgovora disertacije vidljivo je da Marx polazi od
Hegelove Povijesti lozoje za koju kaže da je „zadivljujuće veliki
i smioni plan“, s jedne strane, a, s druge, da se od nje „tek uopće
može datirati povijest lozoje“.1 Iz Predgovora, takođe, saznajemo
da rad, prema vlastitom uvjerenju, sadrži i rješenje „jednog do 
sada neriješenog problema iz povijesti grčke lozoje“. Ono se, u
najkraćem, sastoji u Marxovom stavu da su sistemi epikurovske,
stoičke i skeptičke lozoje „ključ za pravu povijest grčke lozoje“.
Bez obzira na uporno pozivanje naHegela, bjelodano je da je ovaj stav
usmjeren protiv njega. Priznaje mu se da je „u cjelini doduše točno
odredio ono opće u spomenutim sustavima“, ali uslijed grandioznosti
svoje zadaće utemeljenja „lozojske povijesti lozoje“ (lozoje
lozoje) nije mogao ulaziti u pojedinosti; dijelom je to i njegovo
stajalište koje Hegel par excellence naziva spekulativnim koje ga je 
spriječilo da u ovim sistemima „spozna veliko značenje koje su oni
imali za povijest grčke lozoje i za grčki duh uopće“.2 Marta 1841.
godine diplomirao je na pravu, a već aprila iste godine, na osnovu
rasprave Razlika između Demokritove i Epikurove lozoje prirode
(Differenz der demokritischen und epikureischen Naturphilosophie),
promovisan je u Jeni za doktora lozoje. To je najznačajniji Marxov
rad iz tog vremena, ujedno djelo koje nam pruža najbolji materijal za
izučavanje njegovog lozoskog stajališta u tom periodu,3 napose,
njegov odnos i vrednovanje grčke lozoje. Prema Marxovim
riječima ovu raspravu treba smatrati prethodnicom voluminoznijeg
rukopisa u kojem će opširno prikazati ciklus epikurovske, stoičke i
skeptičke lozoje „u vezi s cijelom grčkom spekulacijom“. Rješenje
dosad neriješenog problema, a to je vidljivo iz nekih kasnijih
Marxovih ocjena značenja njegove disertacije, odnosi se, prije svega,
na njegovo postavljanje razlike između Demokritove i Epikurove
lozoje prirode. I mnogo godina poslije Marx će se, u nekoliko 
navrata, vratiti disertacionim lozoskim problemima. Primivši od

1 K. Marx, F. Engels Werke, Band 1, Dietz Verlag, Berlin, 1957., s. 261.
2 Ibid, 261 – 262.
3 Usp. P. Vranicki Misaoni razvitak Karla Marxa, Matica Hrvatska, Zagreb,
1963., 49.



26

Ferdinanda Lassallea 1857. njegov rad o Heraklitu Mračnom, Marx
će to iskoristiti da se, u nekoliko pisama, ponovo osvrne na svoju
doktorsku disertaciju i proučavanje Epikurove lozoje prirode.
Bez obzira što je u procjeni vrijednosti Lassalleovog rada primjetna 
određena dvostrukost, ragment jednog pisma, ipak, zaslužuje da se
glasno (iz)govori. Naime, Marx u pismu Lassalleu od 21. decembra
1857. godine zapisuje: „Mene je uvijek uveliko zanimao taj lozo
(Heraklit, op.) pred kojim, od svih starih, priznajem prednost samo
Aristotelu. /Kasnija/ lozoja – Epikur (naročito ovaj), stoicizam i
skepticizam – bila je predmet moga specijalnog proučavanja...“4 

I za Karla Löwitha se osnovno značenje njegovog istorijskog
nazora pokazuje, ponajprije, u njegovoj lozoskoj disertaciji o
Epikurovoj i Demokritovoj lozoji prirode.5 Lajtmotiv ove analize 
antičkog materijalizma je, u najopštijem, pitanje o povijesnom
značenju kasnijih lozoja: „Marx upoređuje epikurejsku,
stoičku i skeptičku školu nakon Platona i Aristotela s modernom,
posthegelijanskom školom, prije svega, s Feuerbachom, Stirnerom i
Brunom Bauerom, da bi izložio historijski značaj ovih jednostranih,
mobilizirajućih sekti kao nužnu posljedicu prethodnog dovršenja
jedne obuhvatne lozoje čiste kontemplacije. Jer ako se apstraktni
princip jedne klasične lozoje razvio u jedan sveobuhvatan totalitet,
kao kod Aristotela i Hegela, onda više nije moguć daljnji napredak u
tradicionalnom smislu. Na takvim povijesnim prekretnicama mora se 
prekinuti s lozoskom tradicijom i početi iz početka ... Onaj tko ne
uviđa nužnost novog početka rezignirat će ili će, poput konzervativnih
Hegelovih učenika, biti prinuđen da ‘kopira u vosku, gipsu i bakru’
ono što je majstor oblikovao u ‘kararskom mramoru’. Samo ako se
shvaća nužnost revolucionarne promjene, može se razumjeti zašto
su se nakon Aristotela mogli pojaviti Zenon, Epikur i skeptici i
zašto je nakon Hegela došlo do ‘krajnje ograničenih pokušaja’ novih
4 MEW, Bol. 29, s. 547 (uobičajena skraćenica za Karl Marx, F, EngelsWerke, ciz.

izd.).
5 Treba (s)pomenuti da Marxovom rukom pisani tekst disertacije nikada nije
pronađen, a sačuvani prijepis s Marxovim ispravcima nije kompletan. Nedostaju
dva možda najvažnija poglavlja, dijela i to IV.Opšta principijelna razlika između
Demokritove i Epikurove lozoje prirode i V. Rezultat  (za ta poglavlja ostavljeno 
je u prijepisu prazno mjesto). Može se pretpostaviti da ih je Marx upravo zbog
njihove važnosti htio, prije centralnog štampanja, još jednom redigovati, no da to
nije stigao. Svakako je šteta što nisu sačuvana, piše Gajo Petrović, “no i sačuvani
dijelovi disertacije dosta jasno govore o Marxovim glavnim zaključcima”. Marx 
i marksisti, 70.

F I L O Z O F I J A



27

lozoa“.6 Ako je Marxov zbiljski iskorak i drugačije lozosko
gledanje na stvar, poslije Hegela, samo „krajnje ograničeni pokušaj“,
onda Löwithu moramo odgovoriti Marxom koji, na primjeru
Temistokla, kaže da samo „prosječni duhovi gledaju takva (kritična)
vremena drugačije od pravih vojskovođa“.

Kao što i sam naslov sugeriše, neposredan cilj disertacije bio je
da se elaborira razlika (naravno, ukoliko postoji) izmeđuDemokritove
i Epikurove lozoje prirode. Glavni, ali ne i jedini. Naime, iscrpno
predstavljanje epikurovske, stoičke i skeptičke lozoje u odnosu
prema ranijoj i kasnijoj grčkoj lozoji (spekulaciji), odnos između
Epikurove i Demokritove lozoje prirode bio je tek „jedan primjer“.
Da postaristotelovske lozoske škole u cjelini nisu zainteresovale
Marxa kao istoričara lozoje, govori u prilog činjenici da je
njega kao mislioca, prevashodno, intrigiralo pitanje „o mogućnosti
utemeljenja jedne lozoje slobode“.7 To je važno napomenuti iz
razloga što je Epikur i njegovo mišljenje ostvarilo „trajan uticaj“ 
na Marxa. Prije svega, zato što je svoje učenje o slobodi izgradio
u svjesnoj suprotnosti prema eimarmene (sudbini) stoika i ananke 
(nužnosti) Demokrita. Njegov napor spasavanja i održanja slobode
ljudske samosvijesti bio je, prije svega, iz razloga da ospori „njenu
zavisnost od natprirodnih sila“.8 Iz toga proizlazi da je za Epikura 
osnovni problem slobode na koji način da čovjek pobijedi strah od
natprirodnih sila, bogova i smrti. Ako je, dakle, „Epikur shvatio
slobodu kao čovjekov naučni odnos prema svijetu i životu“,9 utvrdivši 
da je čovjekov položaj određen njegovom vlastitom djelatnošću

6 K. Löwit Svjetska povijest i događanje spasa, August Cesarec, “Svjetlost”,
Zagreb – Sarajevo, 1990., 60 – 61, 80 (prevod M. Vukić). Služeći se metodom
inverzije Löwith, vidno teologizirajući i “navijajući” za Hegela, od njegove
(sve)umnosti pravi “krajnji materijalizam, dok je marksizam istinski idealizam”.
Negdje pri kraju teksta o Marxu, reći će i ovo: pošto je Hegel “sjedinio povijest
svijeta s poviješću duha, njegovo shvaćanje povijesti zadržava mnogo manje
od svog religioznog porijekla nego materijalistički ateizam. Marksistički
mesijanizam (???) tako radikalno transcendira postojeću zbilju da on, usprkos
njegovom “materijalizmu”, zadržava eshatološki naboj, a time i “religiozni
motiv svog povijesnog nacrta”. Kako nema ni ingerencija ni prostora za jednu 
plodnu “polemiku” s Löwithovim “spasenijama”, upućijem na svoju netom
izašlu knjigu Ž. Škuljević Maniest ateizma, (ne)mogućnost umskog vjerovanja,
Hijatus, Zenica, 2012.

7  Usp. F. Cengle Marxovo shvatanje slobode, Svjetlost, Sarajevo, 1974., 24 – 25.
8 Vidi R. Sannwald Marx und die Antike, Einsiedeln, 1956., 79, 97.
9  B. Bošnjak Filozoja i kršćanstvo, Zagreb, 1966., 286 (takođe i drugo, dopunjeno
izdanje, dvadeset dvije godine poslije, u izdanju zagrebačke Stvarnosti).

F I L O Z O F I J A



28

u svijetu, onda mladohegelovcu Marxu nije bilo tešto da, poput
Prometeja, već u predgovoru disertacije energično istupi ne samo
„protiv svih nebeskih“, nego i protiv svih „zemaljskih bogova koji
ljudsku samosvijest ne priznaju za najuzvišenije božanstvo“.10 Zvuči
istinitom ona mehringova da „je Marks osnovni Epikurov princip 
dublje promislio i iz njega izveo jasnije zaključke nego samEpikur“.11

Iako je, još uvijek, ormalno na poziciji Hegelove istorije
lozoje i logike, Marx se od njega dobrim dijelom i razlikuje,
naročito u interpretaciji i davanju značenja pojedinom sistemu.
Već naziv disertacije Razlika..., sugeriše Marxovo suprotstavljanje
ustaljenom shvatanju o odnosu Demokritove i Epikurove lozoje
prirode. Od stoičara Posidonija do Leibniza, pa sve do Marxovih
dana, orkestrirano se smatralo da nema bitne razlike između
prirodolozoskih koncepcija tihmislilaca, da je, čak šta više, „Epikur
svoju ziku pozajmio od Demokrita...“ I Hegel je mnogo više cijenio
Leukip-Demokritovu lozoju od one epikurejske. Ona je, po njemu,
spekulativno prilazila i tumačila predmet, razlikovala opšta svojstva
od osjetilnih, dok je Epikur sveo problem na nemisaonost, ostajući
pri običnom shvatanju stvari, ne prevladavajući gledište običnog
ljudskog razuma.12 Po Hegelovom shvatanju, ono što je za Leukipa i
Demokrita „prvo jest jedno (Eins), određenje bitka za sebe (Für-sich-
Sein); to određenje mi još nismo imali. Parmenidu je bitak apstraktno,
opće; Heraklitu je proces; određenje jednog, bitka za sebe, dolazi kod
Leukipa. Parmenid kaže: ništa je uopće ništa; kod Heraklita bijahu
bitak i ništa, u procesu; Leukip ima također pozitivno kao jedno za
sebe, i negativno kao prazninu“.13 Dakle, dok su za Hegela Leukip i
Demokrit istorijski prvi zasnovali pojam bitka-za-sebe kao jednog u 
smislu atoma i beskonačnog kao idealne suštine stvari, Epikur je samo
vulgarizovao taj veliki princip i zato „ne možemo imati poštovanja
pred Epikurovim lozoskim mislima; ili, čak više, to nisu nikakve
misli“.14 

10 K. MarxDifferenz der demokritischen und epikureischen Naturphilosophie, Aus
dem lit. Nachlass, I sv., 67. Takođe, F. Cengle Marxovo shvatanje slobode, cit.
izd., 25. U tom smislu, nastavlja autor, Marx će se “u duhu najsjajnijih tekovina
antičke i klasične njemačke lozoske tradicije, opredijeliti za čovjeka i njegovu
samosvijest kao temeljni i vrhovni princip lozoje”.

11  F. Mering Karl Marks. Istorija njegova života, Beograd, 1958., 43.
12  P. Vranicki Misaoni razvitak Karla Marxa, cit. izd., 51.
13 Hegel Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, I sv., Stuttgart, 1940.,
383.

14 Hegel, ibidem, II sv., Stuttgart., 500.

F I L O Z O F I J A



29

Iako se na prvi pogled čini da su osnovni principi Demokritove
i Epikurove zike slični (atomi i praznina), Marx uočava njihovu
različitost i načelnu suprotstavljenost. Navodno obje lozoje
naučavaju „istu nauku“, međutim, u svemu onome što se tiče istine,
izvjesnosti, primjene te nauke „i općenito odnosa misli i zbilje“ one
su dijametralno suprotne: Demokrit je skeptik, a Epikur dogmatik,
prvi smatra svijet subjektivnim prividom, a drugi objektivnom
pojavom (Demokrit se oslanja na empirijsku prirodnu nauku i na 
pozitivna znanja, dok Epikur smatra pojavni svijet realnim, a ipak
prezire empiriju). Međutim, ta protivurječnost po Marxu ide i dalje:
„Skeptičar i empiričar (Marxov kurziv), koji osjetilnu prirodu smatra
objektivnim prividom, promatra je sa stanovišta nužnosti i pokušava
objasniti realnu egzistenciju stvari. Naprotiv, lozo i dogmatičar 
koji pojavu smatra realnom vidi svugdje samo slučaj i njegov način
objašnjavanja ide prije za tim da prevlada svu objektivnu realnost 
prirode“.15 Rečeno pojednostavljeno, Demokrit uzima nužnost kao
opšti zakon koji vlada, Epikur slučaj i slobodu. Na izvjestan način,
ova dvojica grčkih atomista su, po svome učenju, različiti, ali kod
njih postoji i neka vrst povezanosti. Tu protivurječnost Marx, na
kraju trećeg poglavlja I dijela svoje radnje, u izvjesnom smislu i
najavljuje: „Ali teško se može još pretpostaviti da će ti ljudi, koji u
svemu protivurječe jedan drugome, pripadati istom učenju. A čini se
da su ipak vezani jedan za drugoga. Shvatiti njihov odnos općenito,
to je zadatak slijedećeg odjeljka“.16 Dakle, epikurovska lozoja
nije, primarno, varijanta Demokritove atomističke doktrine, „nego
zajedno sa stoičkom i skeptičkom lozojom, jedna od lozoja
samosvijesti...“ Te lozoje, po Marxu, nisu samo partikularne
pojave, nego „pratipovi rimskog duha, oblik u kojem Grčka prelazi
u Rim“.17 Smatrajući njihova shvatanja bitno različitim (pogotovo 
nasuprot onima koji su smatrali da je Demokrit bio veliki lozo,18 a 

15 E.I.S. (uobičajena skraćenica Marx, EngelsWerke), 276.
16 Ibidem. Iako slijedeći odjeljak nije sačuvan nije teško, za razliku od nekolicine
drugih, pogoditi kakvu je tezu o tome zastupao Marx. Bez obzira što ta dva
lozoa bili vezani jedan uz drugog, oni ne pripadaju istom učenju. Drugim
riječima, ono što ih razdvaja mnogo je značajnije od onoga što ih veže.
Demokritova atomistička koncepcija bila je mehanističko-deterministička, dok
je Epikur u svojoj ostavio mjesta “za slučaj u prirodi i za slobodno djelovanje u
ljudskoj povijesti”.

17 E.I.S., 266.
18 Tako, primjerice, čitamo Timonovu pohvalu: “Takav je mudri Demokrit, čuvar

(poiména mýthon) razgovora, oštroumni besednik, među najboljima koje sam
ikada čitao” (D.L. IX, 40 – 41).

F I L O Z O F I J A



30

Epikur neoriginalan kompilator ili, čak, plagijator), Marx smatra da
je Epikur svojom lozojom slobode nadmašio Demokrita, „te da
više nego Demokrit može biti ishodište i inspiracija za suvremeno
lozoranje“. Tako i dolazi do toga da je osnovno pitanje Epikurove
lozoje prirode, deklinacija atoma od okomice, interpretirajući je na
originalan način (upravo u njoj gleda onu suštinu Epikurove lozoje
„koja je za mladohegelovce bila zapravo suština te postaristotelovske 
lozoje“). U deklinaciji atoma vidi Marx ostvarivanje osnovnog
principa čitavog razvitka, specično realizovanje samosvijesti kao
suštine svega. Hegel je, kako je već napomenuto, shvatio bitak-za-
sebe kao negaciju negacije, tj. kao prevladavanje bitka i postojanja.19 
Pokušava spekulativnom dedukcijom izvesti ne samo kvantitet iz 
pojma kvaliteta nego, takođe, atrakciju i repulziju. I Marx shvata
atom kao jedinstvo suprotnosti: materijalne egzistencije, relativnog
postojanja i čiste orme, oblikovnog određenja, negacije svake
relativnosti. Upravo ovo oblikovno određenje (Formbestimmung) 
jest njegova idealna određenost, Hegelov bitak-za-sebe.Ali ta idealna
određenost jeste u stvari negacija relativnosti, odnosno negacija
relativnog postojanja. Relativna egzistencija atoma, stoga, nije ništa
drugo do prava linija, to je, kako veli Marx, „neposredna negacija
toga gibanja drugo jedno gibanje, dakle, predočeno kao prostorno, jest
deklinacija od prave linije. Atomi su posve samostalna tijela, ili čak
tijela pomišljana u apsolutnoj samostalnosti, kao nebeska tijela. Oni
se, prema tome, gibaju također kao i ova, ne u pravim nego u krivim
linijama. Gibanje pâda je gibanje nesamostalnosti.Ako, dakle, Epikur 
prikazuje u gibanju atoma po pravoj liniji njegovu materijalnost,
to je on u deklinaciji od prave linije pronašao njegovo oblikovno 
određenje...“20 Upravo u tom stavu o deklinaciji Epikur je, prema
Marxu, konzekventno proveo princip samosvijesti, princip slobode:
upravo to uklanjanje atoma od svoje relativne egzistencije, prave

19 P. Vranicki Misaoni razvitak Karla Marxa, 52. Tako je bitak-za-sebe, po
Hegelu, idealnost svega postojećeg, stvarna beskonačnost, ali koja u sebi sadrži
kategorije postojanja i bitka kao prevladane. Zato je bitak-za-sebe ne samo 
stvarna beskonačnost, nasuprot “rđavoj beskonačnosti” običnog aritmetičkog
niza nego, ujedno, i jedno (Eins). To jedno je realitet bitka-za-sebe, ali ne kao
postojanje, ne kao određenost u smislu odnosa prema nečem kvalitativno drugom
i drugačijem, nego je negacija tih kategorija i zato nesposobno za promjenu, tj.
nepromjenljivo. Shvatajući bitak-za-sebe u tom smislu, pridaje mu samo odnos
prema samom sebi, čime on poprima prex negativnosti. Zbog toga se to i javlja
na način da se od samog sebe odbija i time se postavlja kao mnoštvo i repulzija
(odbijanje od sebe samog).

20 K. Marx Differenz der demokritischen und epikureischen Naturphilosophie, 87.

F I L O Z O F I J A



31

linije, jest princip cjelokupne Epikurove lozoje, slobodnost. Tako 
je cilj djelovanja, kako duhovito primjećuje Marx, „apstrahiranje,
uklanjanje pred boli i zbrkom, ataraksija. Tako je dobro bijeg pred
rđavim, tako je užitak uklanjanje pred mukom. Konačno, gdje
se apstraktna pojedinačnost pokazuje u svojoj najvišoj slobodi i
samostalnosti, u svom totalitetu, tu je, konsekventno, postojanje,
kome se uklanja, cjelokupno postojanje; i odatle se uklanjaju bogovi
svijetu, i ne brinu se za njega, i stanuju izvan njega“.21

Kao da se posljednje poglavlje drugog dijela disertacije, ono
o meteorima rijetko čita i do kraja promišlja: nije razlog tome što
ovo učenje o nebeskim tijelima i procesima ima izrazito lozoski
karakter. Sistematično otkrivajući Epikurovu suprotnost prema
Demokritu, čija su astronomska shvatanja lozoski irelevantna,
Marxova kritičnost tu ne (za)staje. Uvidjevši da je njegovo učenje
o meteorima u suprotnosti sa shvatanjima o istom cjelokupne grčke
lozoje,22 neće poštedjeti ni samog Epikura. Bez obzira što je ovo
smatrao bitnim određenjem njegove lozoje, iznalazi u tome,
ujedno, i njene granice, ali i protivurječnosti u koje se on, svjesno ili
nesvjesno, zapliće. Marx kaže da Epikur ozlojeđeno i s ljutim žarom
odbacuje suprotno(a)mišljenje(a).Onikoji sedrže samojednognačina
objašnjavanja, pritom isključujući ostale, koji umeteorima vide jedini
element, pa stoga vječan i božanski, „predaju se praznom nagađanju
i ropskim veštinama astrologa“. Na taj način oni prekoračuju granice
izučavanja prirode i „bacaju se mitu u naručje“. Trudeći se da ostvare
nemoguće, oni ugrožavaju i samu ataraksiju. Njihovo brbljanje 
valja prezirati (D.L. X, 97). Zaključujući, dakle, Epikur je odrješit i
nedvosmislen: Pošto bi vječitost nebeskih tijela ometala ataraksiju
samosvijesti, to je nužna, obavezna konzekvencija da ona nisu vječna. 
Istražujući dalje, Marx uočava jednu još „zagonetniju antinomiju“
koju su osporivači Epikurove lozoje jednostavno previdjeli.
Naime, prigovori tipa da je njegovo učenje inkoherentno s ostalom
zikom odn. učenjem o atomima, te da su zato dovoljni razlozi borba
protiv stoičara, praznovjerja i astrologije, naprosto ne pogađaju bit
21 Ibid, 89.
22 K. Marks Razlika između Demokritove i Epikurove lozoje prirode, Kultura,
Beograd, 1963., 42 (prevodilac B. Živojinović): “… dok Aristotel u saglasnosti
s ostalim helenskim lozoma smatra nebeska tela za večna i besmrtna, jer se
ponašaju uvek na isti način; dok im on pripisuje čak i neki poseban, viši elemenat,
nepotčinjen sili teže; dotle Epikur, u direktnoj suprotnosti prema njemu, tvrdi da
stvar stoji upravo obrnuto. Teorija meteora se specično razlikuje od svake ostale
zičke doktrine upravo time što se u njima sve dešava višestruko i nepravilno…”

F I L O Z O F I J A



32

problema. Ako su nebeska tijela atomi koji su postali stvarni („u njima 
je materija u sebe samu primila pojedinačnost“) onda je, po Marxu,
„Epikur morao videti najvišu egzistenciju svoga principa, vrhunac
i završnu tačku svoga sistema“.23 Zašto se Epikur odlučno pobunio
protiv ove, naizgled toliko očite potvrde njegovog vlastitog sistema?
Upravo zato što je u nebeskim tijelima ostvarena, kaže se dalje, i time
ugašena ona protivrečnost između biti i supstancije, između oblika i
materije, koja prožima cijelu Epikurovu lozoju: „Mi smo naime
videli kako je cela Epikurova lozoja prirode prožeta protirečjem
između bića i egzistencije, između orme i materije. Međutim, u 
nebeskim telima je ove protivrečnosti nestalo (Marksov kurziv),
oprečni momenti su pomireni. U nebeskom sistemu je materija
prihvatila ormu, primila pojedinačnost u sebe i tako postigla svoju
samostalnost. Ali na ovoj tačci ona prestaje da bude armacija
apstraktne samosvesti (Marksov kurziv). U svetu atoma kao i u svetu 
pojave borila se orma smaterijom; jedno određenje potiralo je drugo,
i upravo u toj protivrečnosti je apstraktno-pojedinačna samosvest
osećala da je njena priroda opredmećena (Marksov kurziv). 
Apstraktna orma, koja se pod vidom materije borila sa ormom i
osamostalila, pojedinačna samosvest izlazi iz svoje učaurenosti,
oglašava se istinitim principom i napada osamostaljenu prirodu“.24 
Ili, rečeno na „drugačiji“ način: sudeći da je materija primila u sebe
pojedinačnost, ormu, kao što je to slučaj kog nebeskih tijela, ona je 
prestala da bude apstraktna pojedinačnost. Ona je postala konkretna
pojedinačnost, opštost.25 Na taj način, stvarni sjaj meteora se javlja
kao pobijanje apstraktno-pojedinačne samosvijesti, „kao opštost koja
je postala egzistencija i priroda“. Upravo u tome Epikur vidi sav strah i 
pomutnju među ljudima; jer strah i ukidanje apstraktno-pojedinačnog
jesu ono opšte. Dakle, ovdje se temeljni Epikurov princip, apstraktno-
pojedinačna samosvijest, prestaje skrivati. Ona se kao raskrivenost
resp. „oslobođenost materijalne prerušenosti“ upinje da na osnovu
apstraktne mogućnosti (što je mogućno može biti i drugačije, kaže
Marx, mogućna je i suprotnost mogućnoga), „uništi stvarnost
osamostaljene prirode“.26 I sada slijedi, možda, najvažniji uvid i

23 Ibid, 43.
24 Ibid, 44.
25 Ibidem.
26 Na istom mjestu, u tezi, Marx kaže da su to razlozi “polemika protiv onih koji

nebeska tijela objašnjavaju άπλω̃ς to jest na jedan određen način; jer što je jedno
to je nužno i u sebi samostalno”.

F I L O Z O F I J A



33

razumijevanje ovog osnovnog Epikurovog principa. Naime, dokle 
god priroda kao atom i kao pojava izražava pojedinačnu samosvest
i njenu protivrečnost, subjektivnost ove protivrečnosti javlja se samo
pod formom same materije; naprotiv, ondje gde priroda postaje 
samostalna, onde se samosvest refektuje u sebi, u svom sopstvenom
obličju se suprotstavlja prirodi kao samostalna orma (Marksov 
kurziv).27Nije slučajno da u teoriji meteoraMarx vidi dušu Epikurove 
lozoje prirode: to nije Arhestratova gastrologija, kao što je mislio
Hrisip (Athen. Deipnos. III, 104) nego, prije svega, „apsolutnost i
sloboda samosvesti..., iako se samosvest uzima samo pod ormom
pojedinačnosti“. Međutim, Marx je, itekako, svjestan ograničenosti
koju sobom nosi Epikurov koncept. Ukoliko pojedinačnost ne vlada
u prirodi samih stvari, onda se ukida svaka istinita i stvarna nauka,
ali i sve ono što se transcendentno odnosi prema ljudskoj svijesti,
što dakle pripada „imaginativnom razumu“. Međutim, ukoliko bi se
za apsolutan princip promovisala samosvijest „koja sebe zna samo 
pod ormom apstraktne opštosti“, onda bi to značilo promovisanje
sujevjerja i ropske mistike. Eklatantan primjer za to možemo naći u
stoičkoj lozoji. Sudeći da apstraktno-opšta samosvijest nosi u sebi
nagon da se armiše u samim stvarima, njena armacija nosi sobom
negiranje, ništenje tih istih stvari. S toga, nema dvojbe da je Epikur
„najveći grčki prosvjetitelj“.

Iako bi, eventualno, ostvarivost Epikurovog principa značila,
u isto vrijeme, i njegov nestanak, on je po Marxu, za razliku od
Demokrita, mnogo veći poticaj u smislu zasnivanja jedne savremene
lozoje slobode.

27 Ibid (Meteori,petaglava),45.Akobi(samo)pretpostavilipotčinjenostpojedinačne
samosvijesti određenosti prirode ili, pak, obrnutost, Marx ingeniozno upućuje
na sljedeće. Tada bi određenost samosvijesti, tj. njena egzistencija, prestali, “jer
samo ono što je opšte, u slobodnom razlikovanju od sebe, može u isti mah da zna
i za svoju armaciju”.

F I L O Z O F I J A


