
201

Spahija Kozlić

KONTROVERZE KANTOVE SINTAGME
„TEHNIKAPRIRODE“

Sažetak

U Kantovoj pretkritičkoj azi mnogi su uočili i na različite
načine tumačili njegovu ormulaciju o „tehnici prirode“. Ova, u
najmanju ruku neobična kovanica, na prvi je pogled u suprotnosti sa
preovladavajućim stavom o tehnici kao suprotnosti prirodi. Mogući
odgovor na ovo intrigirajuće pitanje daje Raymond Weyers. On
se, naime, tragajući za Kantovim povodom, vraća na Aristotelovo
razumijevanje pojmova techne i physis izrečeno u njegovoj Fizici.
CitirajućiAristotela, pokomesuodbivstvujućih stvari jednepoprirodi
a druge zbog drugih uzroka, odnosno po umijeću, on zaključuje kako
je priroda označena kao jedan način uzročnosti. Koje je vrste drugo
bivstvujuće koje nije po prirodi Weyers smatra da Aristotel u početku
nije decidno imenovao, ali plural ukazuje na to da se radi o nečemu
mnoštvenom. No, on nesumnjivo izriče kako je samoizvorno kretanje
temeljna crta prirode. Uvlačeći postepeno u raspravu Immanuela
Kanta, u razmatranju ove dileme za Weyersa je ključno pitanje šta
je u biti pojam kauzaliteta, jer svaka predstava o svrhovitosti je ili
subjektivna ili objektivna, što je razumljivo iz podjele Kritike rasudne
snage na kritiku estetičke i teleološke moći suđenja. U okviru ove
posljednje Kant, smatra Weyers, uvodi pojam svrhe prirode i razliku
između objektivne svrhovitosti koja se dijeli na ormalnu i materijalnu
i relativnu (spoljašnju) i apsolutnu (unutrašnju). S druge strane,
pojam svrhe se nipošto ne da a priori podmetnuti, „već je iskustvo
ono koje na njega navodi“. Postavlja se pitanje kako je onda moguće
govoriti o svrhama s obzirom na prirodu, kada je samo djelovanje
prem pojmovima (a svrha jest takav pojam) direktno odnosi na
um, odnosno na ljudsko djelovanje. Ovdje se vidi da Kantov pojam
tehnike prirode ima isključivo regulativnu upotrebu, jer je pojmu o
stvarima ko prirodnim svrhama doznačena unkcija principa koji
vodi saznanje bez obzira što ne postoji objektivan realitet.

Ključne riječi: „Tehnika prirode“, svrhovitost, aitio, arche,
techne, physis

F I L O Z O F I J A



202

CONTROVERSYOFKANT’S SYNTAGMA “THE
TECHNIQUE OF NATURE”

Summary

In Kant precritical phase many thinkers discerned and
elaborated in various ways his ormulation about “the technique
o nature”. This, at least atypical syntagma is (at rst sight) in
contradiction with the prevailing attitude about technique as
something opposite to nature. One o possible answers to this
intriguing dilemma is oered by Raymond Weyers. Namely, Weyers
(ollowing the Kant’s reason or coining the intriguing syntagma)
relates to the Aristoteles understanding o the notions techne and
physics expressed in his Physics. Quoting Aristoteles (according to
his reasoning that the existing phenomena exist either by its nature
or other reasons – such as artistry) Weyers deduces that the very
nature is marked as the means o causality. Weyers elaborates that
Aristoteles didn’t precisely labeled the existence which is not per
nature, but its plural orm reveals its multiplicity. Nevertheless,
Aristoteles denes the sel-regulated motion as the substantial acet
o nature. Weyers gradually involves Kant in this dilemma and
pointed to the essential understanding o causality bearing in mind
that all concepts o intentionality are either subjective or objective
– which is understandable rom dividing Kant critical (refective)
power into esthetic and teleological reasoning. Within the rame o
teleological reasoning Weyer claims that Kant introduces the idea o
intentionality pertaining to nature as well as the dierence between
ormal (material), than relative (external) and, nally, absolute
(internal). On the other hand, the notion intentionality is not taken
“or granted”, “but the experience leads to its understanding”. We
must raise the question; how we can reasonably discuss intentionality
related to nature i the very notion o intentionality directly reers to
the mind – or human activity? Consequently, we conclude that Kant
notion o technique o nature has exclusively regulating unction due
to attaching the meaning (or unction) o principles to the phenomena
as the expression o natural intentionality which is governed by
knowledge regardless o the absence o objective reality.

Keywords: “the technique o nature”, purposeulness
(intentionality), aitio, techne, physis

F I L O Z O F I J A



203

Kantova ormulacija „tehnika prirode“, kovanica koja je u
najmanju ruku neobična, budući da preovladava uvriježen stav kako
tehnika stoji nasuprot prirode, nazire se u njegovim pretkritičkim
spisima u kojima se kenigsberški lozo najviše bavio prirodnim
enomenima i prirodnim naukama. Uprkos tome što mu prvi spis iz
prirodoslovlja pod naslovom Misli o pravilnom mjerenju živih sila
iz 1747. godine nije najbolje prošao, kasniji će doživjeti značajniji
uspjeh, posebice Da li je zemlja u svom obrtanju oko osovine
pretrpjela neke promjene, Da li zemlja stari i, naravno, njegova
slavna kozmologija pod naslovom Opšta istorija prirode i teorija
neba ili pokušaj da se, prema osnovnim Njutnovim zakonima,
rasprave pitanja sastava i mehaničkog porijekla cjelokupnog svijeta.
Spisom o promjenama zemlje, u kojem otkriva da je glavni uzrok
usporavanje zemljine rotacije strujanje okeanskih voda, Kant daje
ozbiljan naučni doprinos.

Opšta istorija prirode i neba ... je, prema biograskom zapisu
pod nazivom Prikaz života i karaktera Immanuela Kanta utora
Ludviga Borovskog, pruskog kraljevskog savjetnika, u knjizi Ko je
bio Kant koja je revidirana od samog Kanta, imala pomalo čudnu
sudbinu, jer nije dospjela do očiju šire javnosti, a recenzirana je
samo u Hamburgerschen freien Urteilen. Posljedice su se vidjele šest
godina kasnije, kada je Johan Heinrich Lambert u jednom od svojih
spisa iznio identičnu, ali manje preciznu teoriju o sastavu svijeta.1

No, nakon neuspješnog pokušaja pomirenja metazike i
geometrije u spisu Fizička monadologija iz 1756. godine, Kant
postepeno odustaje od bavljenja prirodnim naukama, što se vidjelo
u njegovoj doktorskoj disertaciji u kojoj konstatuje da su prostor i
vrijeme subjektivni uslovi čulnosti. Uprkos ovom odustajanju, on u
trećoj Kritici ostavlja pravo da se, kako on kaže, „teži jednom čisto
mehaničkom objašnjavanju svih tvorevina prirode“. Ovo je pravo po
sebi neograničeno, ali mogućnost da na kraj izađemo samo sa takvim
objašnjenjem je, ukoliko razum ima posla sa svrhama prirode, izrazito
ograničena, upozorava on, jer „isto se, prema jednom principu moći
suđenja, samo pomoću mehaničkog postupanja ne može da uradi
za objašnjenje svrhâ prirode baš ništa, te prema tome prosuđivanje
takvih tvorevina moramo uvek da podredimo u isto vreme nekom

1 Vidjeti: Ludvig E. Borovski, Rajnhold B. Jahman, E.A.K. Vazijanski, Ko je bio
Kant? Tri biograje od Kantovih saradnika, Plato, Beograd, 2003. godine.

F I L O Z O F I J A



204

teleološkom principu“2.
Kritička lozoja Immanuela Kanta je, prema opštoj ocjeni,

kao svojevrsna refeksija vremena u bitnom okrenuta nauci tog
povijesnog trenutka i ona, posredstvom analiza njenih kategorija i
naučnih iskaza želi utvrditi uslove putem kojih je moguće sigurno
znanje. U spomenutoj trećoj Kritici Kant sebi postavlja zadatak koji
je, čini se, sveobuhvatniji i on se može svesti na napor da se utvrdi
sistematsko jedinstvo uma, odnosno da restriktivnim zaključcima
svoje transcendentalne dijalektike dâ, da tako kažem, pozitivan
smisao, pa je bilo za očekivati da će upravo u tako postavljenomokviru
prirodu razmatrati pomoću kritički oblikovanog pojma svrhovitosti.
Da bismo osvijetlili Kantov poriv potrebno je, čini mi se, nakratko
se vratiti Aristotelovom razumijevanju pojmova techne i physis
izrečeno u njegovoj Fizici. Prema ovom tumačenju bivstvujuće stvari
su ili po prirodi ili po umijeću, ove prve imaju uzrok u sebi i nužne
su, a druge izvan sebe, odnosno u čovjeku i moguće su. U Fizici se
nesumnjivo vidi kako je samoizvorno kretanje temeljna crta prirode,
a oboma područjima bivstvovanja je „svojstven jedan određeni način
pokretnosti, koja se razlikuje s obziromna svoj arche“3. Da bi pojasnio
stav kako je u umjetninama počelo u tvorcu, a ne u tvorevini, te kako
se ovdje radi o mogućnosti, odnosno o jednom posebnom kretanju,
Aristotel pribjegava poznatom primjeru o krevetu i odjeći gdje se
uočava jedan poseban arche i poseban odnos prema njemu. Ovakvu
vrstu kretanja, u kojem sklad uzroka ne uspostavlja priroda, nego
čovjek, Aristotel zove techne.

Upozoravajući kako je physis aitia a isto tako i techne,Weyers
smatra površnim postavljati techne isključivo kao suprotnost prema
physis; techne odlikuje nužno predznanje o tome šta se želi proizvoditi
i znanje koje vodi takvo proizvođenje i to je osnovni smisao techne
kao arche, ili, kako to zapisa Weyers, „prethodnost eidosa u duši
technitesa“4. Ovdje biva jasnije to da se technei on (bivstvujuće
koje ima techne kao arche) razlikuje od physei on upravo u tome što
njegov arche leži u nečemu drugom od njega samog, to jest u znanju.

2 Immanuel Kant, Kritika moći suđenja, Dereta, Beograd, 2004. godine, preveo
Nikola Popović, str. 226. Na isti zaključak upućuje i podnaslov broj 80 koji
glasi: O nužnom podređivanju principa mehanizma pod teleološki princip u
objašnjavanju jedne stvari kao svrhe prirode.

3 Raymond Weyers, Kantov pojam „tehnika prirode“, u: Theoria, 3-4, 1984.
godine, str. 54.

4 Ibidem.

F I L O Z O F I J A



205

Pitanje, koje se odAristotela naovamo često postavlja, je kako i zašto
je došlo do podozrenja o pitanju tehnike prirode, posebno što i sam
Kant u Kritici rasudne snage staje na stranu upravo kontradikcije
između techne i physis.

Čujmo Kanta: „Umjetnost se razlikuje od prirode kao što se
razlikuje stvaranje (facere) od rađenja ili dejstvovanja uopće (agere),
proizvod umjetnosti ili njen plod kao djelo razlikuje se od prirode
kao dejstva (affectus).“5

Techne se predočava kao jedan od dva načina kauzaliteta:
nexus effectivus (kauzalno povezivanje dejstvujućih uzroka) i nexus
nalis (kauzalno povezivanje prema jednom pojmu uma, odnosno
povezivanje krajnjih uzroka). Na ovom mjestu je najbolje postaviti
pitanje da li je kauzalno povezivanje krajnjih uzroka neophodno uzeti
u obzir u pogledu same prirode, te, ako jeste, koje je vrste i važenja taj
princip.U tompravcu je i opaskaRaymondaWeyersa da se jedan sud o
svrhovitosti prirode zove teleološki pa se može reći da se razmatranje
stvari, u ovom smislu produkata prirode, pod vidom svrhovitosti zove
teleološko. U razmatranju ove dileme ključan je pojam kauzaliteta,
jer svaka predstava o svrhovitosti je ili subjektivna ili objektivna,
što se kod Kanta vidi podjelom Kritike rasudne snage na kritiku
estetičke i teleološke moći suđenja. U okviru ove posljednje Kant
uvodi pojam svrhe prirode i razliku između objektivne svrhovitosti,
koja se dijeli na ormalnu i materijalnu i relativnu (spoljašnju) i
apsolutnu (unutrašnju). S druge strane, pojam svrhe se nipošto ne
da a priori podmetnuti, već je iskustvo ono koje na njega navodi.
Ono do čega je, čini se, Kantu stalo, je da se ono uzrokujuće može
posmatrati kao relativna svrha samo pod uslovom da ono „radi čega“
same svrhovitosti bude svrha prirode. Postavlja se pitanje kako je
onda moguće govoriti o svrhama s obzirom na prirodu, kada je samo
djelovanje prema pojmovima (a svrha jest takav pojam) direktno
odnosi na um, odnosno na ljudsko djelovanje. Na prvi pogled ovdje
se radi o kružnom vraćanju na polazno pitanje, međutim ključan je
pasus sa strane 31 iz Kritike rasudne snage koji glasi:

„Doduše, pojam svrhâ i svrhovitosti jeste jedan pojam uma,
ukoliko se umu pripisuje da predstavlja osnov mogućnosti jednog
objekta (podvukao S.K.). Ali, svrhovitost prirode ili čak pojam o
stvarima kao svrhama prirode, postavlja um kao uzrok u odnos sa

5 Immanuel Kant, Kritika moći suđenja, Dereta, Beograd, 2004. godine, preveo
Nikola Popović, str. 144.

F I L O Z O F I J A



206

takvim stvarima, u kojima ga mi nikakvim iskustvom ne upoznajemo
kao osnov njihove mogućnosti. Jer jedino na tvorevinama umjetnosti
možemo postati svjesni kauzaliteta uma o objektima koji se zbog toga
zovu svrhoviti ili svrhe, te naše pravo na um, s obzirom na njegov
kauzalitet nazovemo tehničkim jeste u saglasnosti sa iskustvom koje
imamo o kauzalitetu naše vlastite moći. Ali, zamisliti prirodu kao
tehničku, kao što činimo sa umom (i tako pripisati prirodi kauzalitet
i štaviše svrhe), to je jedan čudnovat pojam, na koji ne možemo
naići u iskustvu, te koji jedino moć suđenja unosi u svoju refeksiju
o predmetima, da bi prema njegovom uputstvu priređivala iskustva
prema naročitim zakonima, naime zakonima mogućnosti jednog
sistema.“6

Ovdje se vidi da Kant pojmu tehnika prirode daje isključivo
regulativan karakter, jer je pojmu o stvarima kao prirodnim svrhama
doznačena unkcija principa koji vodi saznanje bez obzira što ne
postoji njegov objektivan realitet.

Tehnika se ovdje misli prevashodno kao umijeće putem
kojeg je na jednoj articijelnoj ravni moguće pred-staviti jedinstvo
prirode, te se time nameće zaključak da je govor o prirodi kao
articijelnoj jedini put da se priroda misli kao nešto nužno, to jest
kao nešto što ima važenje transcendentalnog principa. Tačnije,
priroda se poima kao samoorganizovana, principi koji su najprisutniji
u lozoji prirode poput, „priroda ide najkraćim putem, priroda
ne čini ništa uzaludno, ona ne čini skokove“ (Kant) i tako dalje,
počivaju na transcendentalnom principu refektirajuće moći suđenja
gdje se pretpostavlja saglasnost u različitim ormama prirode.
Tehnika prirode, kojoj se naravno ne pripisuje nikakvo objektivno
važenje, nije nikakva prirodna zakonitost, već je u pitanju način
dovođenja prirode u sklad sa našim saznajnim moćima, odnosno
pretpostavka ili hipotetički model putem kojeg predstavljamo
strukturirano jedinstvo prirode. Ovaj heuristički instrumentarij
omogućava pronalaženje pojedinačnih empirijskih zakona kao nužne
pretpostavke napredovanja znanja o prirodi. Priroda se time gleda
kao harmonijski sklop a ormalna svrhovitost u vidu tehnike prirode
predstavlja generalni okvir u kojem se postavljaju pitanja o logičkoj
i teleološkoj strukturi prirode.

Zaključak je da cjelokupno izrađivanje materijalnih stvari
mora da se prosuđuje kaomoguće prema zakonimamehanike, no, neki
se produkti ne mogu na taj način prosuđivati, pa smo tada prinuđeni

6 Ibidem, str. 31.

F I L O Z O F I J A



207

da pretpostavimo umski pojam kauzaliteta. Mi, čita Weyers Kanta,
umećemo princip ormalnog kauzaliteta da bi stvari uopće mogli da
zamišljamo prema njihovoj mogućnosti i Weyersa „ujedno da bismo
time imali jednu vodilju za opisivanje kao i za istraživanje; vodilju
koja tek u konstitutivnoj upotrebi odvodi u teškoće ili vodi u doktrine
koje se ne mogu legitimisati“7.

Arheologu prirode, kako na jednom mjestu Kant nazva
prirodoslovca, na ovaj način otvoreno je mnoštvo pretpostavki putem
kojih će tumačiti „operacije one plodne stvaralačke sile“ kakva je
priroda. Zbog toga on mora, rezolutan je on, toj, kako kaže, općoj
majci pripisati, organiziranost koja je svrhovito podešena „prema
svima njenim stvorovima“, jer se u protivnom slučaju „orma
svrhovitosti proizvoda životinjskog i biljnog carstva uopšte ne bi
mogla zamisliti u njihovoj mogućnosti“8.

U napomeni, koja je uslijedila, Kant primjećuje kako je
ovakva hipoteza jedna smjela pustolovina uma, u najopćenitijem
značenju riječi generatio univoca koja stoji nasuprot preovlađujućeg
mehanicističkog podrazumijevanja prirode. Zato nije moguće pojam
tehnike prirode obrađivati dogmatski, nije moguće jer je nepojmljiva
njena svrha, svrha prirode. Ako bi to bilo moguće, hipotetički misli
Kant, onda bi „morali biti sigurni u objektivni realitet toga pojma jer,
inače ne bismo bili u stanju da pod njega supsumiramo ma koju stvar
u prirodi“9.

Dakle, ovim je legitiman zahtjev za uvođenjem intrigantnog
pojma tehnika prirode, jer on u moći suđenja izvorno iznalazi pojam
prirode kao specičnog pojma umjetnosti u širem smislu, drugim
riječima tehnika prirode. On ne utemeljuje nikakvu posebnu teoriju
nego kao princip služi za zakone iskustva kako bi istraživanje prirode
uopće bilo moguće. Preciznije, povrh pojmova i načela čistog uma
koji su konstitutivni za spoznaju prirode, po Kantu je neophodno
pretpostaviti i jednu unkciju čiji pojmovi i principi nemaju objektivno
važenje u uobičajenom smislu, nego se radi o subjektivnom važenju,
odnosno kako to Kant reče „neodređenom objektivnom važenju“
kojem se pripisuje samo regulativni smisao principa koji su nužni za
bilo koje naučno istraživanje.

7 Raymond Weyers, Kantov pojam „tehnika prirode“, u: Theoria, 3-4, 1984.
godine, str. 59.

8 Immanuel Kant, Kritika moći suđenja, Dereta, Beograd, 2004. godine, preveo
Nikola Popović, str. 227.

9 Ibidem.

F I L O Z O F I J A




