
193

Željko Škuljević

IZMEĐU HELENIZMA I HEGELA

Sažetak

Marxa su mnogo više duhovno zaokupljali, upravo,
diskontinuiteti „kojima lozoja prekida svoj unutrašnji razvoj i
postajepraktička“.Na tom onuonepikurovskulozoju (konstitutivni
dio helenističke lozoje uopšte), Marx smatra završetkom grčke
lozoje: kaže da se polazeći od nje unatrag može zaključivati o
cijelog grčkoj lozoji. Dakle, praktički, ne samo spoznajni odnos
prema zbilji, čak i kada se radi o zaokruženosti u potpun lozoski
sistem, pri tome ne negirajući mogućnost(i) razvoja lozoskih
sadržaja. Granice razvoja lozoje granice su razvoja svijeta kojem
ona pripada.

Ključne riječi: helenizam, diskontinuitet, praktičko, zbilja

BETWEEN HELLENISMAND HEGEL

Summary

Marx was primarily preoccupied with discontinuum “due to
which philosophy breaks its internal development and thus becomes
practical”. Thereore Marx treats Epicurean philosophy (the
constituent part o the Hellenistic philosophy) as the ultimate stage
o Greek philosophy which considered reversely could lead to the
overwhelming comprehension o the entire Greek philosophy. In other
words, practical, not solely theoretical relation towards reality - even
i we assume the totality o philosophical system without reuting
potentials o philosophical development within its content. The
borders of philosophical development are borders of development of
the world to which philosophy belongs.

Key words: Hellenism, discontinuum, practical, reality

F I L O Z O F I J A



194

Evidentno je da je studij Hegelove lozoje Marx započeo još
kao student na Berlinskomuniverzitetu 1837. godine. Istodobno stupa
u krug mladohegelijanaca Bruna Bauera, Karla Friedricha Köppena i
drugih, u tzv. „Doktor-klub“1 (u tom krugu je, iako najmlađi, „uživao
veliko poštovanje“). U zimskom semestru 1838/39. intenzivno se
bavi grčkom lozojom, pripremajući se za veći rad o epikurovskoj,
stoičkoj i skeptičkoj lozoji.2 Rad na ekscerpiranju knjiga iz (s)
pomenute domene, te uz određene izvadke svojih zapažanja i
razmišljanja, rezultiraće njegovim Sveskama o epikurovskoj, stoičkoj
i skeptičkoj lozoji, ukupno sedam svezaka, sa oko 130 štampanih
stranica. Već u predgovoru svoje disertacije (pisan u martu 1841.)
Marx kaže da ovu raspravu treba smatrati „samo prethodnicom
većeg spisa“ u kojem će „opširno prikazati ciklus epikurovske,
stoičke i skeptičke lozoje u njihovoj vezi s cijelom grčkom
spekulacijom“.3Zanimljivi su razlozi zbog kojih seMarx u disertaciji,
to na izvjestan način sugerišu i spomenuti predgovori, odlučio baviti
postaristotelovskim školama. Upravo kada je u pitanju „orma“, ove
škole predstavljaju „ključ za pravu istoriju grčke lozoje“. Oni su
zanimljiviji i značajniji „za subjektivnu ormu, za karakter grčke
lozoje“, dok su se pređašnji sistemi iscrpljivali u „sadržajnosti“
svojih koncepata. U isto vrijeme, oni su pretpostavka rimskog duha i
1 “Klubu doktora” pristupili su 1841. godine novi članovi: Ludwig Buhl, Eduard
Meyen i Karl Nauwerk, pa je tako prošireni klub pod utjecajem B, Bauera, A.
Rugea i K. Marxa poprimio karakter političke grupe. Od godine 1841. izdavao
je pod uredništvom E. Meyena maleni časopis nazvan Athenäum – časopis za
obrazovanu Njemačku…Glavni saradnici toga časopisa, koji je brojio svega 150
pretplatnika, pored E. Meyena bili su Rutenberg, Köppen, L. Buhl, M. Hess, K.
Nauwerk, Fr. Engels i K. Marx koji je u njemu objavio dvije pjesme, Svirača
i Noćnu pjesmu, što ih je uzeo iz zbirke pjesama poslanih zaručnici Jenny von
Westphalen godine 1837.” A. Cornu Karl Marx i Friedrich Engels, o. c., 307 –
308.

2 D. Kačar, B. Jurinić Karl Marx (čovjek preinake svijeta), Svjetlost, Sarajevo,
1983., 72. O tome su sačuvane Marxove bilješke kojima se koristio pišući svoju
doktorsku disertaciju Razlika između Demokritove i Epikurove lozoje prirode.
No, u razdoblju od 1839. do 1841. godine proučava (i) Hegelovu Filozoju
prirode, Aristotelovu Raspravu o duši, Spinozina Pisma, Leibnizovu i Humeovu
lozoju itd. Godine 1841. završava studije, a iste godine postaje i doktor
lozoje.

3 K. Marx, F. EngelsWerke, cit. izd., 261 – 262. Ni kada su ga okupirale političke
i lozoske djelatnosti sasvim druge naravi (kraj 1841. ili početak 1842.), Marx
kaže da još nije odustao od namjere da napiše zamišljeni veći rad premda, u tom
trenutku, ne zna kada će ga “prilike ponovo vratiti toj temi”.

F I L O Z O F I J A



195

konstitutivni elementi „modernog svijeta“.4Marxa ne čudi što je ovo
izmaklo tzv. „drugorazrednim prikazivačima povijesti lozoje“,
nego što se to desilo onom velikom misliocu koji je svu dotadašnju
povijest lozoje shvatio kao povezanu cjelinu. Hegel je, doduše,
tačno odredio ono opšte u spomenutim sistemima, primjećuje Marx.
Međutim, ne ulaženje u pojedinosti, te insistiranje po svaku cijenu
na onom spekulativnom, spriječilo je „tog divovskog mislioca da u
tim sistemima spozna veliko značenje koje su oni imali za historiju
grčke lozoje i za grčki duh uopće“.5 Iako je mladohegelovski
usrdno studirao Hegela, sve očiglednije je bivalo da, koliko god
paradoksalno zvučalo, da su postaristotelovski lozoski sistemi, tek
poslije njega, postali shvatljivi: „Tek sada je došlo vrijeme, kažeMarx,
u kojem će se moći razumjeti sistemi epikurovaca, stoika i skeptika.
To su lozo samosvijesti“ (Marxov kurziv). Dakle, po njegovom
mišljenju nije slučajno što je za Hegelovim sveobuhvatnim sistemom
slijedila mladohegelovska lozoja samosvijesti, kao ni facat da u
antici Aristotelov sistem slijede lozoje samosvijesti epikurovaca,
stoika i skeptika. Svaka od tih lozoja obuhvata jedan moment
samosvijesti, a sve tri zajedno čine „punu konstrukciju samosvijesti“.
Samo zato mladohegelovci ili „savremeni lozo samosvijesti“
mogu i moraju shvatiti „antičku lozoju samosvijesti i obratno:
„... shvaćanje antičke lozoje samosvijesti može i mora pomoći
suvremenim lozoma samosvijesti da shvate svoju vlastitu misao
i svoju poziciju u suvremenom svijetu“.6 Nije ni lako ni jednostavno
rekonstruisati Mohrov (Marxov nadimak u značenju crnac, Arapin)
odnos prema lozoskoj tradiciji. Naime, kako njegove sveske o
epikurovskoj, stoičkoj i skeptičkoj lozoji nisu pisane za čitaoce,
nego za vlastitu upotrebu, u njima su ulomci iz djela Diogena
Laertija,7 Seksta Empirika, Plutarha, Lukrecija, Seneke, Stobeja,

4 Ibid, 267.
5 Ibid, 261 – 262; takođe, K. Marx Od lozoje do proletarijata, 79; usp. G.
Petrović Marx i marksisti, 63 – 64.

6 Nije prvi put da je neko,Hegel unašemslučaju, sjedinio svadostignućadotadašnje
lozoje. Na sličan način u antici je to realizovao Aristotel, obuhvativši svu
spoznaju o svijetu i vremenu. Odgovoru na pitanje kako je moguće lozorati
nakon sveobuhvatnog Hegelovog sistema, približit ćemo se, dakle, ako vidimo
kako su mislili (ili, bar, pokušavali da misle) najumniji lozo poslije Aristotela.

7 B. Bošnjak Diogen Laertije – doksograski historičar lozoje, XIX; Predgovor
u D. Laertije Životi i mišljenja istaknutih lozoa, BIGZ, Beograd, 1973 (sa
starogrčkog preveo A. Vilhar). U posebnim knjigama Diogen je izložio samo
Plutarha i Epikura (knjiga X). Od svih lozoa o kojima je pisao Epikur je

F I L O Z O F I J A



196

Klementa Aleksandrijskog, Cicerona i drugih „slobodno isprepleteni
s Marxovim vlastitim analizama, komentarima i razmišljanjima.

Po Marxu, grčka lozoja (za)počinje sa sedam mudraca,
među koje smješta i „jonskog naturlozoa Talesa“, a završava s
pokušajem pojmovnog portretiranja mudraca,8 u epikurskoj, stoičkoj
i skeptičkoj lozoji. Nesporno da on najkonzekventnije pripada u
atomističku lozoju Epikura, pa se u tom smislu „zalazak antičke
lozoje u potpunom objektiviranju pokazuje kog Epikura“.9 Za
razliku od prijesokratovskih lozoa (od prvih sedam mudraca do
pitagorovaca i elejaca) koji su predstavljali „vlastiti duh, utjelovljeno
znanje o supstanciji“,10 sa sostima, Sokratom, a potencijalno već s
Anaksagorom, stvar se uveliko mijenja. Naime, „sada je sam idealitet
taj koji u svom neposrednom obliku subjektivnom duhu (Marxov
kurziv),postajeprinciplozoje“.11Kakomudracnijesamonapočetku
i na kraju grčke lozoje, možda nam (po)najbolje govori primjer
Sokrata: „Početak i kraj, ali ne manje i centar, sredina, je jedan sofós
(Marxov kurziv), naime Sokrat. On je „supstancijalni način na koji
supstancija samu sebe gubi u subjektu“.12Osim što ga je svrstao među
soose, upravo na primjeru Sokrata Marx kaže da je to subjekt koji je
ustao protiv supstancije i koji o njoj donosi „sud trebanja, svrhe“. Za
Platona, pak, kaže da je na tom putu otišao korak dalje. Kod njega se

prikazan najopširnije, i to na osnovu tri njegova pisma u kojima je sam dao
sisntezu svojih spisa. Dakle, u prikazu skeptika, a posebno Epikura, pred nama
se otkriva Diogen kao lozo koji o ovim školama piše sa velikom simpatijom.
Nije teško zaključiti da je po uvjerenju bio skeptik i epikurovac.

8 Fragment u kojem Marx razmatra shvaćanje mudraca ugrčkoj lozoji od prvih
sedam do Platona i Aristotela, pokazuje kako Marxovo slobodno kretanje na
području grčke lozoje tako i nastojanje da se ona shvati pomoću hegelovskih
kategorija “supstancije” i “duha”. Zanimljivo je ukazivanje i na vanjsku
poticajnost razmatranja pojmamudraca; naime, postoji kod Platona jedna citirana
izjava o mudracu kao onom koji se često smije, čak i pri najvećim tjelesnim
patnjama, “izjava u kojoj je Plutarh (navodno, op.) otkrio kontradikciju s drugim
Epikurovim naučavanjima”.

9 K. Marx, F. EngelsWerke, cit. 76; takođe, K. MarxOd lozoje do proletarijata,
cit. 55 – 56.

10 Za njihove principe Marx kaže da su objektivni, “to je moć koja ih same
nadilazi”,

11 K. Marx, F. Engels Werke, 82. Ako se, dakle, kod ranijih lozoa “idealan oblik
supstancije u njenom identitetu” suprotstavlja “šarenoj odjeći njene pojavne
zbilje”, sada se naprotiv “sam idealitet, čista za sebe postala apstrakcija”
suprotstavlja supstanciji.

12 Ibid, 76, 84. Usp. i Z. Arsović Sokrat – melodija lozoje, Fedon, Beograd,
2012.

F I L O Z O F I J A



197

„ovo apstraktno određenje dobra, svrhe širi u ekstenzivnu lozoju
koja obuhvaća svijet“. Tako kod Platona „zbiljsko htijenje lozoa“
postaje „zbiljsko trebanje realnog svijeta“, a lozo kao takav, tj. kao
mudrac postaje „onostrana istina supstancijalnog svijeta koji mu je
suprotstavljen“.13 Upravo na primjeru grčke lozoje, na djelu je
eksplikacija tri moguća stava lozoa prema svijetu: 1) mogućnost
da lozo primi svijet kao istinu uz pokušaj bivanja njenog izraza i
instrumenta, 2) da on ne osporavajući objektivnu danost i nezavisnost
svijeta suprotstave ovome svoje subjektivne zahtjeve i ideale i 3) da
se lozo sam proglasi „objektivnom istinom supstancijalnog svijeta,
degradirajući ovaj na rang subjektivnog privida i nesamostalnosti“.

Prije nego što, analizirajući ragmente Marxove doktorske
disertacije, pokušamo dokučiti Epikurov stav po tom pitanju,
zapitajmo se kakav je Marxov stav sudeći da to nije nigdje do kraja
izvedeno. Možda u tome, donekle, pomogne kraći spis pod naslovom
Čvorne tačke u razvoju lozoje (najveći broj sastavljača antologija
su ga pod ovim imenom unijeli u svoje izbore), u kojemMarx upravo
ne govori o onome što sugeriše sama naslovika.14 U tom kontekstu
decidno zapisuje ovo: „Kao što u povijesti lozoje ima čvornih
tačaka koje se u samoj sebi uzdižu do konkretnosti, a apstraktne
principe obuhvaćaju u totalitet i tako prekidaju nastavak ravne linije,
tako ima i momenata u kojima lozoja okreće oči prema vanjskom
svijetu...“15 Dakle, pored evidentno postojećih čvornih tačaka u
povijesti lozoje (u njima se ona uzdiže na viši nivo u svom
imanentnom razvoju), postoje i važni momenti druge vrste, ne samo
s teorijskim, nego i s praktičnim ambicijama: „ne više shvaćajući,
nego kao praktična osoba tako reći plete intrige sa svijetom, izlazi iz
prozračnog carstva Amentesa i baca se u naručje svjetovne sirene“.16

Marx, u to vrijeme, nije bio toliko aciran Hegelovim kontinuitetima
u imanentnom razvoju lozoje. Njega su mnogo više duhovno
zaokupljali, upravo, diskontinuiteti „kojima lozoja prekida svoj

13 Ibid, 86, 88; takođe, Zbornik Od lozoje do proletarijata, 60 – 61.
14 Iako je pojam “čvorne tačke” preuzet iz Hegelove lozoje (naime, on označava
one tačke u razvoju “kojima uslijed niza postepenih kvantitativnih promjena
dolazi do kvalitativnog skoka”), Marx ga samo uzgred spominje najavljujući,
na izvjestan način, da neće govoriti o njima nego o nečemu drugom. Neki
istraživači i sastavljači kao, primjerice, Gajo Petrović u zborniku Od lozoje do
proletarijata, odlučio se za naslov Filozoja i svijet.

15 K. Marx, F. Engels Werke, 214.
16 Ibidem.

F I L O Z O F I J A



198

unutrašnji razvoj i postaje praktička“.17 Osim titanskih i epigonskih,
Marx (pri)pominje i nesretna vremena, a bit te nesreće je u tome što
lozoja kao „duša vremena“, koja je svestrano razvijena ne može da
prizna zbilju koja je bez nje dovršena. Međutim, sreća je u toj nesreći
subjektivan oblik, kaže Marx, modalitet u kojem se lozoja kao
subjektivan svijet odnosi prema zbilji (tako je epikurovska i stoička
lozoja bile sreća svog vremena). Njihovo značenje nije u sadržaju
lozoskog sistema,nego u njihovom odnosu prema zbilji. Na tom
onu Epikurovsku lozoju Marx smatra završetkom grčke lozoje:
kaže da se polazeći od nje može unatrag zaključivati o cijeloj grčkoj
lozoji, a ne, kako to čine neki, da se u ranijoj grčkoj lozoji traže
razlozi i uslovi nastanka epikurejstva. Dakle, praktički, ne samo
spoznajni odnos prema zbilji, čak i kada se radi o zaokruženosti u
potpun lozoski sistem, pri tome ne negirajući mogućnost(i) razvoja
lozoskih sadržaja. Granice razvoja lozoje granice su razvoja
svijeta kojem ona pripada...

Literatura

B. Bošnjak,Diogen Laertije – doksograski historičar lozoje, XIX;
Predgovor u D. Laertije, Životi i mišljenja istaknutih lozoa, BIGZ,
Beograd, 1973.
D. Kačar, B. Jurinić, Karl Marx (Čovjek preinake svijeta), Svjetlost,
Sarajevo, 1983.
G. Petrović,Marx i marksisti, Naprijed, Nolit, Zagreb/Beograd, 1986.
G. W. F. Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, I.
Sv., Stuttgart, 1940.

17 Neki naši teoretičari (pre)puni postsocijalističke oholosti, razglabajući pri tom
o nekoj vrsti “političkog Marxa” u vremenu čiji su nebitni adepti, trudiće se
da tvrde suprotno. (Iz)nalazeći da je ključna rupa Marxove pozicije nedostatak
praktičke lozoje (kurziv Ž.P.), posebno apostrorajući lozoju politike,
ali i etiku (bilo bi zanimljivo poslušati šta bi, na jednu ovakvu tvrdnju, rekao
Marek Fritzhand, autor utemeljene i akribične knjige Etička misao mladog
Marksa). “Netko tko je htio svojom teorijom pokazati nužnost promjene svijeta
imao je, umuje Puhovski, kao dobar hegelovac, konstitutivni prijezir spram
svake praktičke lozoje, lozoje politike ili (???) etike, jer je smatrao da su
to discipline koje se odnose na nešto što je drugorazredno, što je nadgradnja
nadgradnje, kako kaže na jednom mjestu u Kapitalu III, i spram njih se odnosio
otprilike kao Platon prema umjetnosti”. Ž. Puhovski Marxova metoda u analizi
vlastita neuspjeha, 28 (Marxovo nasljeđe, Udruženje za lozoju i društvenu
misao, Banja Luka, 2008., Zbornik, ur. M. Manojlović).

F I L O Z O F I J A



199

K. Marx, Differenz der demokritischen und epikureistischnen
Naturphilosophie, Aus dem lit. Nachlass, I. Sv., takođe i prijevod
K. Marx, Razlika između Demokritove i Epikurove lozoje prirode,
Kultura, Beograd, 1963.
K. Marx, F. Engels,Werke, Ergänzungsband, Ester Teil, Dietz Verlag,
Berlin, 1968.
K. Marx,Od lozoje do proleterijata, Izabrani tekstovi, 1835-1843.,
Suvremena misao, Školska knjiga, Zagreb, 1975. (priredio G.
Petrović, preveo S. Bošnjak
M. Fritzhand, Etička misao mladog Marxa, Nolit, Beograd, 1966.
Z. Arsović, Sokrat – melodija lozoje, Fedon, Beograd, 2012.
Ž. Puhovski, Marksova metoda u analizi vlastita neuspjeha, 28
(Marksovo naslijeđe, Udruženje za lozoju i društvenu misao,
Banjaluka, 2008. Ur. M. Manojlović.

F I L O Z O F I J A


