
293

UDK 395
Originalni naučni rad

Dr. sc. Enes Kujundžić

NEMATERIJALNAKULTURNABAŠTINAU BIH
O starinskom bosanskom kulinarstvu

Sažetak

Istraženost raznolikih aspekata nematerijalne kulturne
baštine u Bosni i Hercegovini još uvijek je u znatnom zaostajanju.
U novije vrijeme ova tema je dobila na aktuelnosti nakon što je
Generalna skupština UNESCO-a 2006. godine usvojila Konvenciju
o zaštiti nematerijalne kulturne baštine, a koju su vlasti Bosne i
Hercegovine potpisale početkom 2009. godine. Prema odredbama
ovog značajnog međunarodnog dokumenta pod nematerijalnim
kulturnim naslijeđem podrazumijeva se: praksa, izvođenje, izražaji,
znanje, vještine, kao i instrumenti, objekti, rukotvorine i kulturni
prostori povezani s tim, koje zajednice, grupe i u nekim slučajevima
pojedinci priznaju kao dio svoje kulturne baštine. Različite forme i
izražaje nematerijalne kulturne baštine, koja se prenosi sa generacije
na generaciju, zajednice i grupe u kontinuitetu iznova stvaraju kao
odgovor na svoj ambijent, svoju interakciju sa prirodom i svojom
historijom, pružajući im osjećaj identiteta i kontinuiteta, čime se
promovira poštivanje kulturnih raznolikosti i ljudska kreativnost.
Ova Konvencija ima u vidu isključivo takvo nematerijalno kulturno
naslijeđe koje je kompatibilno sa postojećim međunarodnim
instrumentima za zaštitu ljudskih prava, kao i potrebu uzajamnog
poštivanja među zajednicama, grupama i pojedincima, koje je u
skladu sa potrebama održivog razvoja.

Ključne riječi: kulturna baština, bosansko kulinarstvo,
gastronomska terminologija

K U L T U R N A B A Š T I N A



294

INTANGIBLE CULTURALHERITAGE IN B&H
About antique Bosnian cuisine

Abstract

Exploration of various aspects of the intangible cultural
heritage in Bosnia and Herzegovina is still considerably falling
behind. In recent years, this topic has become popular after the
General Assembly of UNESCO adopted the Convention on the
protection of intangible cultural heritage in 2006, and which the
government of Bosnia and Herzegovina signed in early 2009.
According to the provisions of this important international document
the intangible cultural heritage means: practice, performance,
expressions, knowledge, skills, as well as instruments, objects,
artefacts and cultural spaces associated therewith that communities,
groups and, in some cases, individuals recognize as part of their
cultural heritage. Various forms and expressions of intangible cultural
heritage transferred from generation to generation, communities and
groups are continuously creating as a response to their environment,
their interaction with nature and their history, giving them a sense of
identity and continuity, thus promoting respect for cultural diversity
and human creativity. This Convention has in mind such intangible
cultural heritage that is compatible with existing international
instruments for the protection of human rights, as well as the need for
mutual respect among communities, groups and individuals, which is
in line with the needs of sustainable development.

Keywords: cultural heritage, theBosniancuisine, gastronomic
terminology

Forme nematerijalne kulturne baštine

Nematerijalno kulturno naslijeđe maniestira se u slijedećim
domenima:

a) usmena tradicija - predaja i izražavanje, uključujući jezik
kao specifčno sredstvo kulturnog duhovnog naslijeđa,

b) izvođačke umjetnosti (tradicionalna muzika i igre, narodni
igrokazi, pučko pozorište i sl.),

c) društveni običaji, rituali i narodne svetkovine,

K U L T U R N A B A Š T I N A



295

d) znanje i praksa u vezi sa prirodom i univerzumom,
e) tradicionalno zanatstvo.

Ključne odrednice nematerijalne kulturne baštine

Nematerijalna kulturna baština ima nekoliko svojih ključnih
odrednica :

- prenosi se sa generacije na generaciju,
- predstavlja kontinuiran stvaralački proces,
- neprekidno se iznova stvara u zajednicama u odnosu na

ambijent,
- uključuje odnos sa prirodom,
- utemeljena je u historiji.

Kriteriji vrednovanja nematerijalne kulturne baštine

Kriteriji za vrednovanje nematerijalne kulturne baštine su:
- posebna vrijednost djela baštine kao proizvoda kreativnog

ljudskog duha,
- utemeljenost u kulturnoj tradiciji, ili kulturnoj historiji

pojedine zajednice,
- uloga kao sredstva potvrđivanja kulturnog identiteta

pojedinog mjesta, područja i naroda kao cjeline,
- savremena kulturološka i sociološka uloga u pojedinoj

zajednici,
- izvrsnost u primjeni pokazanih umijeća i tehnika,
- vrijednost kao jedinstvenog svjedoka žive kulturne tradicije.

Značaj nematerijalne kulturne baštine

Značaj nematerijalne kulturne baštine je u slijedećem:
- omogućava zajednicama osjećaj pripadnosti, identiteta i

kontinuiteta,
- omogućava uzajamno poštovanje,
- pomaže vitalnosti tradicije,
- predstavlja životnu činjenicu,
- pomaže identifkaciju čovjeka sa zajednicom kojoj pripada,
- doprinosi poštivanju ljudskih prava,
- predstavlja sponu za bolje razumijevanje među različitim

kulturama i narodima.

K U L T U R N A B A Š T I N A



296

Očuvanje nematerijalne kulturne baštine

Izraz očuvanje, prema navedenoj Konvenciji, označava mjere
čiji je cilj osigurati postojanje i vitalnost nematerijalnog kulturnog
naslijeđa, uključujući njegovu:

- identifkaciju i dokumentiranje,
- istraživanje, stručnu i fzičku zaštitu,
- promociju i popularizaciju, posebno putem ormalnog i

neormalnog obrazovanja,
- revitalizaciju različitih aspekata takvog naslijeđa.
Nematerijalna kulturna baština je jedan od ključnih aktora

za prepoznavanje i defniranje kulturnih identiteta koji su posebno
ugroženi.ZbogtogaUNESCOpodstičekustoseikreatorenematerijalne
kulturne baštine da se angažiraju u cilju revitalizacije njenih različitih
segmenata, i to u autentičnom, odnosno tradicionalnom kontekstu. Pri
tome se posebno naglašava uloga lokalnog stanovništva i zajednica u
stvaranju, održavanju, reproduciranju i čuvanju produkata te baštine.

U 12. članu Konvencije ističe se: „Kako bi osigurala
identifkaciju u cilju zaštite, svaka država sastavlja, na način
prilagođen vlasititoj situaciji, jedan ili više popisa (registara)
nematerijalne kulturne baštine koja je prisutna na njenom teirtoriju.
Ti se popisi redovno ažuriraju.“

OvomKonvencijom je, 16. članom, predviđeno uspostavljanje
Reprezentativne liste nematerijalne kulturne baštine čovječanstva,
zatim 17. članom utemeljuje se Lista nematerijalne kulturne baštine
kojoj je potrebna hitna zaštita.Za primanje zahtjeva za uvrštavanje na
ove liste zadužen je Međunarodni komitet za nematerijalno kulturno
naslijeđe, ormiran za tu svrhu. Također je predviđeno ormiranje
Fonda za očuvanje nematerijalnog kulturnog naslijeđa, kome svoj
fnansijski doprinos trebaju dati zemlje potpisnice Konvencije, a
koristit će se i drugi izvori.

Tekst i osnovne poruke Konvencije UNESCO-a o zaštiti
nematerijalne kulturne baštine predstavljaju polazište i orijentir da
se od zaborava otrgnu i smjeste u kolijevku kolektivnog pamćenja
brojni aspekti bosanskohercegocačke tradicijske kulture uključujući
i starinsko bosansko kulinarstvo.

U terminološkoj seri, naprimjer, malo ko se danas sjeća
naziva Buzelma ili pak Bosanska kraljica, a ovi termini koji se
odnose prvi na vrstu jabuke, a drugi na vrstu šljive, bili su u upotrebi
u Bosni i Hercegovini prije manje od jednog stoljeća.

K U L T U R N A B A Š T I N A



297

Činjenica da je Bosanski kuhar Lamije Hadžiosmanović
(Sarajevo: Sejtarija, 2008, 336 str.) u svom engleskom izdanju dobio
međunarodno priznanje organizacije Gourmand International za
2009. godinu (www.cookbookair.com/awards.php) predstavlja
dodatni podsticaj za sve one koji nastoje doprinijeti afrmaciji
civilizacijskih dostignuća starinskog bosanskog kulinarstva.

Starinsko bosansko kulinarstvo

Idući u prošlost, odnosno rekonstrukciju historijskih
činjenica na bazi dostupnih izvora, makar i ragmentarno sačuvanih,
omogućava nam da saznamo nešto više o onome što se dešavalo u
domenu djelatnosti koje su u neposrednoj vezi sa kulinarstvom
kao sastavnim dijelom narodne kulture u Bosni i Hercegovini od
srednjeg vijeka do danas. Tako naprimjer, iako oskudni sačuvani
pisani izvori podsjećaju da je u srenjovjekovnoj Bosni posuđe u kojem
se pripremala i iz kojeg se posluživala hrana bilo od drveta, metala,
keramike i stakla. Ti pisani izvori, između ostalog, od drvenih sudova
spominju „zastrug s pokrivačem“ koji predstavolja drvenu zdjelu
sa poklopcem, zatim „čašu drvenu crvenu s malo srebra“. Marija
Kotromanić „vojvotkinja od Bosne“, prilikom udaje u Njemačku
1351. godine, u miraz je ponijela: „13 srebrenih zdjela, 4 srebrene
zdjele sa nogarima, 2 bardaka, 16 sudova za piće, 3 srebrena tanjira,
4 kašike, 4 stolna noža“. 1)

Pišući o ostavštini srednjovjekovne plemićke bosanske
porodice Kosača, Emilijan Lilek je podsjetio da:

Bosna i Hercegovina u srednjem vijeku nijesu bile siromašne
zemlje bez prosvjete, nego obratno bogate i prosvijećene zemlje -
neću ovdje istaknuti potpune slike o sredovječnoj materijalnoj kulturi
ovijeh zemalja, neću naime govoriti o tome, kako je onda cvalo
stočarstvo, pčelarstvo, ratarstvo, šumarstvo, vinogradarstvo, lov,
svilarstvo, rudarstvo, trgovina i obrt – dosta je ako tu osim ovoga
što slijedi, spomenem samo to, da je mljetački dužd g. 1463., kad
su Turci zauzeli Bosnu, Florentincima javio, da im pred očima gori
najbogatije kraljevstvo. 2)

Inormacije o tradicionalnoj ishrani i kulinarstvu kao
specifčnomsegmentunarodnekulture, vrstiumijeća,zanatu iproesiji
kako su prakticirani u osmansko doba imamo u dokumentima koji se
čuvaju u različitim arhivskim i bibliotečkim zbirkama. Među njima

K U L T U R N A B A Š T I N A



298

važnomjesto, kao i za socijalnu historiju toga doba općenito, posebnu
važnost imaju vakufname ili zakladnice čiji je najveći broj sačuvan u
fondu Gazi Husrevbegove biblioteke.U jednom od najranijih takvih
dokumenata vakufnami Isa-bega Ishakovića, osnivača Sarajeva, iz
1462. godine sadržana je odredba prema kojoj je vakif predvidio
„… da se na oba bajrama skuha po tri mjerice (kejl) pirinča, a da
se utroši i masla i hljeba koliko bude dovoljno te da se podijele dva
brava mesa onim koji i u drugo vrijeme primaju čorbu, a ono što
preteče da se da onome ko na to ima pravo.“

Nakon sedamdeset godina nešto bogatiju sadržajem sličnu
tematiku srećemo i u vakufnami Gazi Husrevebega iz 1531. 3)

U sferi da je uvjetno nazovemo visoke kulture historičar
Hazim Šabanović, u svome radu posvećenom Bosanskom divanu,
iznosi podatak da je, analogno mnogim institucijama u prijestolnici
otomanskog carstva, dvor bosanskog namjesnika bio organizovan
po ugledu na dvor velikog vezira samo sa znatno manjim brojem
dvorjanika. Takav slučaj je bio i sa dvorjanicima koji su se starali
o životnim namirnicama i ostavi svoga gospodara (sultana, vezira,
valije) a nazivali su se kilardžije. Godine 1455. spominje se
kilardžibaša po imenu Halil-beg kao krupan timarnik u krajištu
Isa-bega Ishakovića. Pored kilardžibaše važnu ulogu na dvoru, više
okrenuti uslugama unutar privatnih pašinih odaja, imali su: aščibaša
(starješina dvorskih kuhara), šarabdar (peharnik), kahvedžibaša
(čovjek koji je kuhao i služio kahvu), tutundžinbaša (dvorjanik koji
se starao za duhan i pušački pribor), buhurdar-aga (dvorjanik koji
se brinuo za pribor za miris na pašinom dvoru), sofradžibaša (bio
je starješina dvorjanika koji su postavljali trpezu svome gospodaru;
i danas u Sarajevu i Banjoj Luci postoje familije sa prezimenom
Sofradžija), mutvak emin (dvorjanik koji je upravljao namjesnikovom
kuhinjom), mutvak-hatib ( pisar u kuhinji). 4)

Ako se ide dalje u prošlost vijesti o tome šta se i kako jelo vrlo
su fragmentarne i nerijetko pogrešno atribuirane. Obim informacija
o tome sve je skromniji i za pojedine periode historije praznine su
brojne i često, čini se, nenadomjestive.

K U L T U R N A B A Š T I N A



299

Ambijent i tabijat

U socijalnoj stratifkaciji bosanskohercegovačkog društva
teško je doći do odgovora na pitanje u kojoj mjeri je ishrana
običnog naroda i ona koja je konzumirana na dvorovima bosanskih
namjesnika bila u međusobnoj vezi. Razlike su svakako postojale i
to je jasno svakom ko poznaje prilike u vezi sa današnjom dijetom
naših težaka i onom koja se nudi u ekskluzivnim restoranima za veću
i manju gospodu. Da su te razlike veće što se više ide u prošlost,
nije teško pretpostaviti u najmanju ruku u onoj mjeri u kojoj se to
ticalo mogućnosti izbora, dakle, raznovrsnosti hrane koja se nalazila
na trpezi nekog siromaha u odnosu na nekog velikaša. Uostalom, o
tome najočitije svjedoče činjenice sadržane u vakunamama i onome
što se u njima nudilo pripadnicima manje privelegovanih slojeva
društva, a što se vidi po prilično skromnoj ponudi vrsta jela koja su
se nudila u zavijama, imaretima i hanovima. Slika Bosne kako su je
vidjeli brojni stranci koji su tokom otomanske vlasti njome prohodili
nije bila uskraćena za poneku činjenicu iz domena prehrane i načina
života oličenog barem jednim dijelom u kulinarskom umijeću.

Ambijent u kojem je hrana servirana i etikecija koja ju je
pratila kroz stoljeća u Bosni može se posmatrati iz ugla privatne i
društvene sere.

Unutar kuće centralna tačka konvergencije radi objeda bila je
sora oko koje su se okupljali ukućani jedne kuće. S druge strane,
hanovi, musafrhane, zavije, imareta, pa i čardaci bosanskih plemića
su svaki ponaosob imali svoje nepisane, ali ipak strogo poštivane
tabijate kolektivnog ponašanja prilikom konzumiranja jela i pića.
Govoreći o imaretima u Foči, Alija Bejtić je ukazao na društvenu
ulogu ovih ustanova:

Imareta su dobrotvorne ustanove, upravo kuhinje, u kojima
su službenici vakua, putnici, a i gradska sirotinja besplatno dobivali
hranu kraće ili stalno vrijeme. To su zadužbine vrlo imućnih
pojedinaca i uzdržavane su iz njihovih bogatih vakua. U Foči su bila
takva dva objekta i radila su još 1664. god. kada je Evlija Čelebija
prošao kroz Foču i sačuvao nam spomen tim ustanovama. Prema
njegovu putopisu, bila su to imareta sultana Bajazida II i osnivača
Aladža - džamije Hasana Nazira. Prema godinama osnutka njihovih
džamija, koje već znamo, prvo je imare nastalo oko godine 1500 –
1501, a drugo, ono Hasana Nazira, oko godine 1550. Poslije Evlijina

K U L T U R N A B A Š T I N A



300

prolaska nema nikakvih vijesti o tim ustanovama, pa se tako ne zna
ni dokle su radile, a danas za njih ne zna više niko u gradu. O samoj
arhitekturi tih objekata može se s pouzdanošću reći samo to, da su
imali kuhinju, u kojoj se spremalo jelo, te pekaru, u kojoj se pekao
hljeb, tzv. fodule... 5)

Za vjerske svetkovine islamske provenijencije kao što su
mevludi, ramazanski post, zatim bajrami, teuhidi i slično morali su
biti ispunjeni posebni dijetalni zahtjevi.

Sličan slučaj je bio i sa narodnim svetkovinama među kojima
su teferiči, suneti, svadbe, mobe, sijela za koje su važila samo njima
svojstvena pravila i regule.

Vjerski dijetalni propisi koji su odražavali pripadnost
stanovništva različitim vjerskim grupama svakako su utjecale na
vrstu ishrane i načine kako se ona konzumirala. Pored vjerskih, kao
što ističe Nedžad Hadžidedić, srodnosti i rasznolikosti u običajima
oko ishrane stanovništva proisticali su i iz spcifčnosti koje su
karakterisale život na selu i u gradu kao i ekonomske nejednakosti
domaćinstava.

O tome kako se hrana pripremala u tehnološkom smislu
ima malo podataka. Težaci su u seri dijete sigurno bili bliski jedni
drugima bez obzira na vjersku ili etničku pripadnost – bilo da se
radilo o muslimanima, katolicima ili pravoslavnima. 6)

Regionalne razlike koje su očigledno bile evidentne iskazuju
se u činjenici da je u tradiciji posebno mjesto, na primjer, dobio
termin Travnički zijafet.

Značajne činjenice o instituciji imareta, ishrani stanovništva,
poljoprivrednim proizvodima, voću i povrću karakterističnim
za Bosnu polovinom 17. stoljeća u svom Putopisu donosi Evlija
Čelebija. 7)

Nakon Evlije Čelebije, čiji opisi bosanskih prilika potječu iz
sredine 17 stoljeća, dolazi Mula Mustaa Bašeskija koji svjedoči o
okolnostima života u Sarajevu na kraju l8. stoljeća i navodi, između
ostalog, i proesionalni profl pojedinih osoba među kojima su:
aščije, atari, kahvedžije, pekari, sujoldžije, šerbedžije, kestendžije,
baščovani, sirćedžije, bostandžije, handžije i slično. Također, skreće
pažnju na socijalna okupljanja poznata kao sohbet-halve. Pišući o
narodnoj svetkovini na Obhođi u istočnom dijelu Sarajeva, u kojoj je
i sam učestvovao, a koja se desila 31. jula 1770. godine Bašesakija
ističe: Na Obhođi prirediše ćebedžije kušanmu (teferič) tokom koje

K U L T U R N A B A Š T I N A



301

je je upisano oko stotinu kalf. Pozvano je deset do petnaest sori
uzvanika iz Sarajeva i sa strane. Osim majstora i bašeskija, pozvano
je i nekoliko učenih ljudi. Pozvana je i mojamalenkost pa sam izbrojio
alaje (bajrake). Uz baklavu smo jeli tri vrste pilava (od pirinča) -
crvenog, žutog i bijelog. 8)

Novi priliv činjenica o ishrani i kulinarstvu u Bosni i
Hercegovini javlja se dolaskom austro-ugarske uprave čije prisustvo
u bosanskohercegovačkom civilizacijskom habitusu po mnogim
elementima stvara pretpostavke pravog kulturnog prevrata koji donosi
prekretnicu, ne samo u administratvno-političkom smislu nego i u
brojnim segmentima društvenog života, općenito uključujući različite
aspekte gastronomije. Ni period socijalističke obnove i izgradnje nije
bio imun na kulinarska dostignuća u pojedinim bosanskim sredinama
o čemu svjedoči primjer iz Zenice. O tome je Vlastimir Jović posebno
skrenuo pažnju na fenomen poznat kao Salčinovića hljeb. O tome je
napisao:

Svako jutro navale Zeničani pred Salčinovića pekaru koja
„izbacuje“ po hiljadu, a ponekad i više kilograma hljeba dnevno.
Zadovoljni su i potrošači i 56-godišnji pekarski majstor Riat
Salčinović, koji nam je u razgovoru, između ostalog rekao:

„Pitate me kako mi polazi za rukom da pravim kvalitetat hljeb.
Pa, poslu prilazim s ljubavlju, posjedujem dugogodišnje iskustvo
i ne štedim snagu da bi sačuvao porodičnu tradiciju „Salčinovića
hljeba“. Osim toga, mnogo volim svoj zanat i uspio sam tu ljubav
prema njemu da prenesem i na svoje sinove. Siguran sam da će poslije
mene oni produžiti pekarsku „lozu“. Sve moje sinove sam obučio da
rade u pekari, a dvojicu njih ću nastojati i da školujem. Ni tim mojim
„školcima“ neće biti na odmet da imaju zanat u rukama...“

Posebno su Riatove brojne mušterije „zagrijane“ za njegov
specijalitet, takozvani hljeb „dvokilaš“. Hljeb koji on peče u
tepsijama kao što to umiju da čine najbolje domaćice. I to one koje se
drže dobrog starog pravila: da je hljeb ogledalo domaćice ! 9)

Bilo bi nepošteno reći da u Zenici nema još dobrih pekarskih
majstora pored Rifata Salčinovića.

K U L T U R N A B A Š T I N A



302

Terminologija

Kako je jezik kulturno blago sam po sebi, pitanje specijalnih
tezaurusa za pojedina područja ljudskog znanja i iskustva je od
iznimne važnosti za potpunije razumijevanje civilizacijskih
dostignuća nekog naroda ili zajednice. U slučaju bosanskog jezika
knjiga Abdulaha Škaljića pod naslovomTurcizmi u srpsko-hrvatskom
jeziku (Sarajevo: Svjetlost, 1965), od čijeg prvog izdanja je prošlo
više od 40 godina, još uvijek je nezaobilazan vodič za potpunije
razumijevanje nekih aspekata narodne kulture Bosne i Hercegovine,
posebno kako se ona razvijala u osmansko doba, a čiji su pojedini
oblici preživjeli do naših dana.

Iako je od strane autora skromno nazvana rječnikom, ova
publikacija je daleko više od toga, i s pravom se može nazvati
leksikonom. Ona je utemeljena na dugogodišnjem istraživanju
porijekla riječi koje se prilično nezgrapno nazivaju turcizmima a
ustvari radi se o ključnim riječima - nositeljima novih kulturoloških
odrednica, koje su zahvaljujući širenju islama u Bosni i Hercegovini
iz arapskog, turskog i perzijskog jezika ušle u bosanski jezik i postale
nezaobilazne za razumijevanje različitih aspekata civilizacije onako
kako se ona razvijala u Bosni tokom pet stoljeća otomanske vlasti.
Pri tome treba poći od činjenice da su riječi arapskog, turskog i
perzijskog porijekla, ukoliko se ne radi o oznakama za stvari duhovne
naravi, dolazile sa stvarima i umijećima na koje su se odnosile. Otuda
ne treba da čudi, naprimjer, činjenica da samo u domenu pripremanja
jela i pića ova publikacija sadrži više stotina riječi koje opisuju
civilizacijske domete kulinarskog umijeća kako se ono njegovalo u
Bosni i Hercegovini tokom otomanskog doba i kako se, istina u nešto
manjem obimu, njeguje i danas.

U svojoj knjizi Kultura Bošnjaka (Beč, 1973) Smail Balić
ističe da: „Imena čitavog niza jela i posuđa ukazuju na istočno
porijeklo: pita, burek, ćevap, dolma, tirit, halva, baklava, hurmašice,
sutlijaš, višnjab, paluza; ćasa, sahan, fldžan, tas, tava, tepsija itd“.

Pojavom knjige Bosanski kuhar: tradicionalno kulinarstvo u
BiH Alije Lakišića (Sarajevo, 1975) po prvi put je sistematizirano i
predstavljeno javnosti znanje akulmulirano iz prethodnih stoljeća u
vezi sa bogatim bosanskohercegovačkim gastronomskim naslijeđem.
U dijelu Bosanskog kuhara koji nosi naslov „Nešto o terminologiji
tradicionalnog kulinarstva Bosne“ (6. dop. izd. Sarajevo, 1999. str.

K U L T U R N A B A Š T I N A



303

30-32) iskazane su mogućnosti bosanskog jezika da izrazi specifčnu
u ovom slučaju gastronomsku tematiku što je dokaz njegove
razuđenosti pa i „razvijenosti“ kao civilizacijskog dostignuća i
kulturnog blaga. U pomenutom poglavlju Lakišić napominje:

„Neki pravi tradicionalni izrazi bosanske kuhinje se razlikuju
ili imaju drugo funkcionalno značenje od današnjih, te ćemo ovdje
navesti neke, više radi primjera, jer ova materija zahtijeva temeljnu
obradu. Ovdje ćemo navesti neke glagole i neke izraze:

agditi, uagditi – znači nešto usladoriti, proces poprimanja
sladora - šećernog sirupa;

ćevabiti, šćevabiti – (nek se šćevabi) ima funkciju dinstanja,
tj. „kuhanja“ u vlastitoj „vodi“ , saftu odnosno vlastitoj „masnoći“;

dolmiti – označava nešto puniti, nadijevati (dolmiti janje,
dolmiti tikvice, dolmu, a ponekad i dolmiti pitu, nadolmiti pitu);

ićramiti, poićramiti – označava gostiti i ugostiti;
hamur – označava kvasac, ukvasano tijesto, a isto tako i svaku

smjesu, mišung, nadjev,
iskolačati – znači od smjese napraviti kolačiće (ćuftice,

kuglice i sl.);
kuhati, zakuhati, skuhati – označava - nešto mijesiti, te se tako

kaže kuhati pitu, skuhati hljeb, skuhati kolače, itd.;
krčkati – označava vrijuckati, na tihoj vatri variti (kuhati);

neka krčka, znači neka se tiho vari (kuha);
kavurisati – označava pihtijati; nešto skavurisati, znači nešto

upihtijati, spihtijati;
kolačići – u Bosni se razumijevaju različito oblikovani

„zalogaji“ od mljevenog (sjeckanog) mesa;
kulanisati – označava konzumirati, trošiti, upotrebljavati;
potirititi – označava postaviti nadjev na jufku;
kurisati – označava postaviti, namjestiti;
kutarisati – označava vareno ili pečeno jelo postaviti u tanjire,

zdjele, sahane ili druge posude;
istaviti – označava neko jelo, napitak skinuti s vatre;
peći – označava nešto peći na vatri, u peći, pećnici, dakle sve

ono što se postavlja na vatru bez vode (kasnije može doći voda).
Tako se u Bosni kaže - peći kahvu, ispeći kahvu; peci kahvu, kahvu
mi ispeci, jer se kahveni toz (mljevena, tucana kahva) sipa u suhu,
praznu džezvu, koja se stavlja na vatru i onda zalijeva kipućim
šerbetom (danas kipućom vodom). Tako se kaže - peći lonac, jer se

K U L T U R N A B A Š T I N A



304

lonac stavlja u pekarsku peć, na ognjište, u pećnicu, na štednjak, bez
dodatka vode, kao peći halvu, jer se najprije na maslu prži (peče)
brašno (zaprška), a zatim se isprženo brašno zalijeva agdom; isto
tako se kaže peći bestilj (pekmez), jer se kasnje stavlja na vatru bez
vode;

namladiti – označava ponovo prekuhavati nakvasan
hljeb,obrašniti i slično;

pobabiti – označava pustiti neko jelo neko vrijeme da se sok
ili dodatak (povlaka, kiselo mlijeko i sl.) upije i sjedini sa jelom,
odnosno pustiti neko jelo da dobije pravi kvalitet (u pećnici ili van
pećnice - „da se pobabi“);

zakuhati – označava završiti neko jelo, kao dodati čorbi
tarhanu i pustiti da se skuha;

pristaviti – označava staviti na vatru neko jelo, napitak;
raspariti – znači povratiti svježinu jelu pomoću pare, npr.pitu

(kada provrijr voda u šerpi, na tu šerpu se stavi tepsija sa pitom);
saldisati – označava servirati;
šćufteriti se – kaže da se jelo ne rezabere, ne naraste nego se

„stisne“;
uhasuliti – označava kulinarski uspjeti spraviti jelo;
umok – označava sos, umak;
uzdurisati – označava nešto montirati (u hotelijerskom

smislu);
variti – označava nešto kuhati, većinom sa vodom ili sa

umakom koji pusti povrće; tako se kaže – variti pilav, variti pirjan,
variti mandru, variti puru, itd.;

zacvariti, zacvrknuti – znači uzavreti maslac (ili drugu
masnoću) i tako vrelim začiniti neko jelo“.

S druge strane, u Rječniku karakteristične leksike Alije
Isakovića došlo je do izražaja nastojanje da se preciznije utvrdi
obujam leksike bosanskog jezika, a time i njegovih terminoloških
odrednica koje upućuju na jezik kao kulturno blago u sferi
nematerijalne kulturne baštine uključujući kulinarstvo.

Objavljivanjem knjige Bosanski kuhar Lamije
Hadžiosmanović (Sarajevo, 2008. 336 str.), koji je i na engleskom
jeziku publikovala izdavačka kuća „Sejtarija“, uprkos nekih
opravdanih kritika što se kvaliteta prijevoda tiče, i dobijanjem
međunarodnog priznanja organizacije Gourmand International za

K U L T U R N A B A Š T I N A



305

2009. godinu (www.cookbookair.com/awards.php), starinsko
bosansko kulinarstvo je osiguralo globalnu valorizaciju. 10)

Priručni tezaurus gastronomske terminologije

Reerencijalna djela o starinskom bosanskom kulinarstvu
svako na svoj način pružaju dovoljno dokumentarne građe za izradu
jednog priručnog tezaurusa starinske bosanske gastronomije. Na
osnovu njih je prikazana nekolicina termina, a uz neke od njih su
priložena i praktična uputstva za pripremu specifčnih jela bosanske
kuhinje. Oni predstavljaju samo “vrh ledenog brijega”, odnosno po
starobosanskom kazivanju „biber po pilavu“ onoga bogatstva koje
nudi bosanskohercegovačka tradicijska kultura u seri umijeća i
bihevioralne prakse u kulinarstvu naše zemlje općenito.

Abuhajat - vrelo života, vrelo besmrtnosti.
Abuzemze - voda iz vrela Zemzem koje se nalazi u blizini
Ćabe.
Agda - ukuhani šećer.
Agrkahva - jaka kahva.
Ajran - napitak koji se dobije kao rezultat mliječnog vrijenja,
sličan je kefru.
Ajvar - mješavina, vrsta salate od samljevene crvene paprike,
patlidžana i papra.
Akšamluk - uobičajene večernje sjedeljke uz pijuckanje pića
i mezu.
Albaber - crveni karanfl.
Alica - vrsta rane trešnje otvoreno crvene boje.
Aligrah - crveni grašak.
Alkatmer - crveni karanflčić.
Alkermes - boja kojom se boje slatkiši.
Alma - jabuka.
Almasija - vrsta slatkog jela koje se pravi od šećera i želatina.
Amber – vrsta indijskog pirinča duguljastih zrna, uspijeva i u
Iraku.
Amberija - vrsta likera koji ima miris ambera.
Anduz - ovnak, vrsta biljke čiji se korijen na žaru koristi radi
poboljšanja mirisa u zatvorenom prostoru.
Arpadžik - sitni crveni luk.
Arpaš - ječmena kaša.

K U L T U R N A B A Š T I N A



306

Asma (hasma) - vinova loza.
Aščibaša - glavni kuhar.
Aščija - kuhar.
Aščikaduna - kuharica.
Aščiluk - kulinarstvo, kuharski zanat.
Aščinica - aščijski dućan.
Ašlama - plemenita vrsta trešnje.
Ašure - muslimanski praznik 10. Muharema, vrsta kompota
koji se sastoji od svakovrsnog voća i zrnevlja, a poslužuje se
na taj dan.
Atar - onaj koji priprema lijekove od bilja i prodaje ih.
Atešluk - gornji dio mangale u kojem se drži žar.
Avdžibaša - starješina lovaca.
Bademezma - domaći marcipan.
Bajramovati - proslavljati Bajram.
Baklava - slatka pita.
Bakrač - bakreni kotao.
Bamja, bamlja - jelo spravljeno od ploda istoimene biljke.
Bardak - zemljani sud za vodu.
Bardaklija - vrsta rane krupne šljive.
Baščovanluk - povrtlarstvo.
Bazlamača - vrsta pite od brašna, jaja i sira.
Benđija - opojna trava ili napitak, sredstvo za omamljivanje.
Berićet - izobilje.
Bestilj - pekmez od šljiva.
Biber - papar.
Boranija - zeleni grah, mahune.
Bosanska kahva - napitak koji se peče (kuha) u bakrenoj
džezvi, srče (pije) izfldžanasakockomšećera i rahatlokumom.
Bosanska maslanica - vrsta pite od pšeničnog brašna sa
dodatkom mesa i kajmaka.
Bosanski lonac – jelo od više vrsta mesa i povrća koje se kuha
u zemljanom loncu.
Bošča - vrsta stolnjaka.
Bostan - vrt sa lubenicama i dinjama.
Boza - osvježavajuće piće od kukuruznog brašna.
Bujrum - prijateljski poziv da se sjedne za soru i objeduje.
Bungur - vrsta jela od otstupane pšenice.
Burek, buredžici - vrsta pite sa mesom.

K U L T U R N A B A Š T I N A



307

Čalabrčak - mali objed.
Čanak - drvena posuda u kojoj se mijesti tijesto za kruh.
Čerez - poklon, ali i suho južno voće.
Červiš - rastopljena mast.
Čibuk - kamiš za pušenje.
Čimbur - jelo od jaja.
Čimburijada – teferič, narodna svetkovina tokom koje se
priprema čimbur od jaja.
Čogan - vrsta biljke (devetere gaće), prilog u pripremi
tahanhalve.
Čorba - različite vrste juhe.
Čurek - vrsta čaršijskog, pekarskog hljeba od bijelog brašna.
Čurekot, čurukot - crno mirisavo sjeme biljke Nigella sativa
L. na somunima.
Čahija - vrsta čaršijskog pekarskog hljeba.
Ćasa - dublja posuda poluokruglastog oblika u kojoj se
poslužuje žitko jelo, posebno čorba.
Ćeif - vedro raspoloženje.
Ćetenija - vrsta končane halve koja se pravi za hladnijih
zimskih dana na sijelima.
Ćevab - vrsta jela koje se sastoji od varenog na komade
isječenog mesa sa dosta umaka.
Ćevapi, ćevapčići – vrsta jela u vidu samljevenog i svaljanog
mesa koje se peče na roštilju.
Ćiler - magazin za hranu, ostava.
Ćitir - kukuruz u zrnu koji pržeći se na plamenu ispuca, purci,
kokice.
Ćufte - vrsta jela, kolačići od mesa.
Ćufter - vrsta slatkog jela koje se pravi od grožđane šire.
Ćup - zemljani sud.
Ćurta - vrsta tikve bundeve.
Dagara, tagara - zemljana posuda u obliku dubokog tanjira za
jelo imlijeko, vrsta jela koje se peče u ovoj posudi a sastavljeno
je od mesa i povrća koje se peče bez posebnih priloga.
Deba - okrugla drvena ili bakrena posuda sa poklopcem u
kojoj se drži kajmak, med, sir.
Demirlija - velika bakrena tepsija koja služi kao sinija ili sofra.
Dernek - narodno veselje, druženje i udruženje.
Dibek - stupa ili havan od izdubljenog kamena ili drveta, u

K U L T U R N A B A Š T I N A



308

njemu se tuca pržena kahva.
Dola - drveni ormar sa policama pričvršćen uza zid.
Dolma – nadjev, punjene paprike, paradajz, luk.
Dolmadžak - vrsta jela, kolačići od isjeckane bravlje džigerice.
Dostluk - gostoprimstvo.
Džanarika - vrsta rane šljive.
Džanečija - vrsta domaće halve.
Džezva - bakrena posuda posebnog oblika za kuhanje kahve.
Đevđir - bakrena posuda za cijeđenje.
Đevrek - vrsta pekarskog peciva u obliku kolutića, pereca.
Đugum - bakreni sud za vodu sa širokim grlićem za razliku
od ibrika.
Đulabija - vrsta slatke sočne crvene jabuke.
Đulbaklava - baklava koja jeizrezana na đulove (ružice).
Đulbastija - tucano meso pečeno na žaru.
Đulbešećer - slatko od cvijetnog lista ružice.
Đulevden - ukrašena metalna posuda duguljastog oblika u
kojoj se drži đulsija (ružina vodica).
Đulatma - vrsta slatka, zaljevene gurabije.
Đulsija - ružina vodica.
Đuljag - mirisno ružino ulje, koristi se u kozmetičke svrhe.
Đunlač - slatko od tankih juhki u koje se zamota kajmak sa
mljevnim bademima ili orasima.
Đunlari - poslastica od bjelanceta i nišeste.
Đuzlema - slatka pita, peče se „u ružice“ ili kolutove „na
burmu“ i zaliva toplim šerbetom.
Ekmek - kruh, hljeb.
Ekmekkadai – hljebni kadai.
Ekšija - vrsta kompota od miješanog voća, obično začinjenog
mirođijama.
Eliksir - ljekoviti napitak od raznih ljekovitih sastojaka.
Erzak - hrana, opskrba općenito.
Esna - proesionalno udruženje zanatlija.
Evenak - na konac nanizana niska voćnih plodova (smokava,
kajsija i sl.).
Findžan, fldžan - šoljica za crnu kahvu bez drške.
Funduk - lješnik.
Fustuk - vrsta badema.
Gradačačka kutija - jelo karakteristično za Gradačac, priprema
se u papirnoj kutiji.

K U L T U R N A B A Š T I N A



309

Gurabija - kolač od brašna, masla, šećera, pekmeza ili meda
(medenjak)
Gužvalija - vrsta pite koja se pravi sa zamotanim tiritom u
juhki.
Hadžijski ćevap - jelo od više vrsta mesa, povrća i začina.
Hajvar - vrsta salate koja se pravi od samljevenih paprika,
patlidžana, gorušice i papra.
Halalhrana - blagosovljena hrana, ona koja odgovara
islamskim dijetalnim propisima.
Halva - vrsta slatkog jela od pšeničnog brašna, meda ili šećera.
Halvadžija - zanatlija koji pravi halvu.
Hamur - krupno samljeveno kukuruzno žito. Hamurna jela su
pura, klepe, čike itd.
Haranija - veliki bakreni kotao.
Hardalija - piće od šljiva, smokava, jabuka ili krušaka u koju
je stavljeno hardala (slačice).
Havan - posuda od mjedi u kojoj se tucaju razni prehrambeni
artikli.
Heljma - kaša koja se dobije varenjem zrnevlja od raznih
žitarica.
Hinddževiz - indijski orah, oraščić, služi kao začin.
Hindjag - ricinusovo ulje.
Hljeb – pecivo od brašna i germe.
Hošaf - kompot od suhog voća, najčešće suhih šljiva i krušaka.
Hurmašice - vrsta slatkiša.
Huseinbegova čorba – supa od više vrsta mesa, povrća i začina
na gradačački način.
Ibrik - bakreni sud za vodu s uskim grlom.
Iftar - ramazanska večera koja se priređuje neposredno iza
zalaska sunca (akšama).
Ikindijaš - vrsta užine koja se jede oko ikindije (popodnevne
molitve) kod muslimana.
Iladž - lijek.
Imaret - javna dobrotvorna kuhinja.
Imbek - mehanička naprava za destilaciju ljekovitih trava.
Inkaša - nišesta, pšenični skrob u prahu.
Irmekhalva - halva od griza.
Ištah - naglašena želja za nečim pa i za jelom.
Jag - mirisavo ulje koje hadžije donose u povratku sa Ćabe.

K U L T U R N A B A Š T I N A



310

Jaglukpita - vrsta pite maslanice.
Jahnija - vrsta jela od bravijeg mesa.
Jalandžidolma - nadjev u japraku (vinovoj lozi) od pirinča i
začina.
Japrakdolma - nadjev u vinovoj lozi od mesa, riže i začina.
Jedžek - hrana.
Jemek - spremljeno jelo.
Jemekna mahrama - salveta koja se koristi prilikom objeda.
Jeribasma - vrsta krupne kruške.
Jerište - tanki domaći rezanci od kojih se pravi pilav.
Ješiluk - jelo od jaja pripremljeno sa zeljem i rižom.
Jogurt - vrsta kiselog mlijeka.
Joltasi - posude za nošenje hrane izvan kuće.
Joluk - brašnjenica, hrana za puta.
Juhka, juka - razvijeno tijesto za pravljenje različitih vrsta
pita.
Juvalaci - vareni kolačići od mesa sa pirinčom i bijelim lukom.
Kačamak - vrsta jela spravljena od kukuruzna brašna, pura.
Kadai - vrsta slatkog jela.
Kadunbutići - vrsta kolačića, ćuteta koji se zaliju sokom od
limuna.
Kadunđubegi - vrsta slatkog jela.
Kahva,kaa, kava - napitak od posebne vrste biljke.
Kahvedžija - onaj koji peče kahe.
Kahveodžak - prostor predviđen za kuhanje kahe.
Kajgana – posebno jelo od jaja.
Kajmak - proizvod od mlijeka koji se dobije iskuhavanjem
kravljeg ili ovčijeg mlijeka.
Kajmakbaklava - baklava sa nadjevom od kajmaka umjesto
od oraha ili tirita.
Karamanka - vrsta kruške porijeklom iz Turske.
Karamut - vrsta kruške koja se koristi za pripremanje turšije.
Karanfl - vrsta začina.
Karašlama - vrsta rane trešnje.
Karišik - vrsta jela od različitih sastojaka.
Karpuza - lubenica.
Kašika - pribor za jelo, žlica.
Katmer - vrsta cvijeta, karanfl.
Kavurma - vrsta konzerviranog mesa.

K U L T U R N A B A Š T I N A



311

Kazan - veliki bakreni kotao.
Kehara - okrugla kožna kesica za duhanski pribor (kresivo,
čakmak, kremen i trud).
Keške - uvarena masna kaša od odstupane pšenice uz dodatak
mesa.
Kevčija - velika kašika sa dugom drškom.
Kna - kozmetičko sredstvo za bojenje kose, ruku i nožnih
prstiju.
Koshalva - vrsta bijele halve.
Kulakčorba - vrsta čorbe u koju se ubace komadi faširanog
mesa zavijeni u juhku.
Kurban - žrtva obično bravčeta koju muslimani prinose na
Kurban bajram.
Kušanma - teferič, narodna svečanost koju su priređivali
pripadnici esnafa tokom koje su šegrti unapređivani u kalfe, a
kalfe u majstore.
Kušluk - vrijeme za užinu.
Kuzilenđer - veliki sahan u koji se može staviti čitavo pečeno
bravče.
Leblebija - prženi nohut.
Leđen, legenj - lavor za pranje ruku prije objeda.
Lezetli - ukusan, sladak.
Limuntoz - ekstrakt limuna u prahu.
Lokum - vrsta slatkog kolača.
Madžun - gusti ljekoviti sirup.
Magaza – ostava, prostorija sagrađena obično od kamena za
ostavljanje robe i hrane.
Maviš - vrsta slatkiša koji se pravi od tankih juhki čije je
tijesto zakuhano sa jajima.
Mahmurluk - stanje nelagode poslije pretjeranog opijanja.
Mahrama šerbetna - vezena mahrama koju nose djevojke
preko ruke kada dijele gostima šerbe.
Mahsul - rod zemlje.
Majhoš - nakiseli bezalkoholni napitak.
Mangala - sud napravljen obično od bakra u kome se drži
žeravica radi zagrijavanja prostorije u kojoj se nalazi, koristi
se i za posluživanje kahve.
Maslahat - pribor potreban za pripremanje jela.
Maštrafa - vrsta ukrašene čaše iz koje se obično pije šerbe.

K U L T U R N A B A Š T I N A



312

Mehlem - vrsta narodnog lijeka za previjanje rana.
Merak - žudnja, provod.
Meraklija - onaj koji zna da udovolji svojoj žudnji.
Merdžanka - vrsta ribe pastrmke.
Merhamet - samilost prema manje privelegovanim članovima
zajednice.
Meza - zakuska koja obično prati konzumiranje pića.
Misirača - vrsta bundave.
Misvak - vrsta četkice za zube, štapići od grana biljke
Salvadora persica.
Misk - vrsta mirisa koje hadžije donose sa Hadža.
Miva - voćka.
Mordud - vrsta duda ljubičaste boje.
Muhalebija - vrsta slatkog jela koje se pravi od pirinčeva
brašna, mlijeka i šećera.
Musafrhana - ugostiteljska kuća za putnike sa konačištem i
ishranom.
Musaka - jelo od tanko izrezanih patlidžana, tikve ili krompira
uprženih u maslu i jajima uz dodatak samljevenog prženog
mesa.
Muselez - šira.
Mutvak - kuhinja.
Naaka - ono što je čovjeku na ovom svijetu od Boga dato za
održavanje života.
Nana - metvica.
Nanijag - mirisno ulje od nane.
Nar - pitomi šipak, uzgaja se u pojedinim područjima
Hercegovine.
Nargila - naprava za pušenje posebne vrste duhana tzv.
„tumbećije“.
Nišesta - pšenični skrob u prahu koji se koristi za spravljanje
slatkih jela.
Nobetšećer - kandisani šećer.
Nohut - slanutak, slani grah, lat. Cicer arietinum L.
Nuh - ime poslanika Nuh-pejgambera u vezi je sa tradicijom
pripremanja ašure (hašure).
Odaja - soba.
Odžak – ognjište, kuća.
Oklagija - tanki obli štap za razvijanje tijesta u juhke.

K U L T U R N A B A Š T I N A



313

Omač - vrsta domaćih rezanaca od kojih se pravi čorba.
Pače - jelo spravljeno izvarivanjem goveđih ili bravijih
koljenica.
Paluze - vrsta kompota koji se pravi s nišestom od trešanja,
višanja, kajsija, ribizli i sl.
Papazćevab - ćevab pod sitnoizrezane bravetine.
Papazjahija - vrsta jela napravljenog od varenog mesa sa l
ukom, peršunom i uljem.
Pastrma - suho bravije meso.
Pehriziti se - držati dijetu.
Pekmez – marmelada, uvareni sok od jabuka, krušaka, šljiva
ili kojeg drugog voća.
Pelte - slatko od soka iskuhane tunje.
Peškir - ručni ubrus.
Pihtijati se - zgušnjavanje jela prilikom varenja.
Pilav - jelo od rezanaaca ili gusto svarenog pirinča, jedna faza
tokom ženidbe i udadbe.
Pirjan - vrsta jela od džigerice i riže zajedno pripremljenih sa
krompirom.
Pita - vrsta jela koje se pravi od juhki i raznog drugog
prehrambenog materijala.
Pogača – vrsta domaćeg peciva.
Proha - vrsta hljeba od kukuruznog brašna.
Rahatlokum - vrsta poslastice porijeklom sa Istoka.
Rahićka ćaska - vrsta bosanskog lonca u Gornjim Rahićima u
Sjevernoj Bosni.
Rahvanija - vrsta slatkog jela od brašna, šećera, jaja i masla.
Rešedija - vrsta halve koja se pravi od šećera ili meda, nišeste
i masla.
Rezaćija - suho grožđe, grožđice.
Sač - željezni ili zemljani poklopac pod kojim se na ognjištu
obično peče hljeb, pita ili meso na taj način što se na sač
nagrne žerava i lug.
Sadžak - želejzni tronožac na kome se iznad ognjišta u tendžeri
ili kakvom drugom sudu vari jelo.
Sahan - bakrena zdjela, tanjir.
Salep - slatki bezalkoholni napitak. Pravi se izvarivanjem
korijena kačuna (Satyrium bircinum L.).
Sarajevski sahan - posebno jelo od raznog povrća i začina.

K U L T U R N A B A Š T I N A



314

Saransak - bijeli luk.
Sarma - isjecano ili samljeveno meso sa pirinčem u listu
kupusa.
Sataraš - jelo koje sadrži meso i razno povrće.
Savza - povrće, vrt.
Sefađeldija - dobrodošlica.
Saftali jelo - sočno jelo.
Selamećija - vrsta purgativa.
Senabija - vrsta slatke jabuke koja dozrijeva ujesen.
Sepet - košara za voće, kukuruz, krompir i slično ispletena od
plosnato izdjeljanog pruća.
Sevdidžan - slatko u kojoj je nadjev od umućenih jaja s
maslom umjesto oraha ili tirita.
Sikteruša - kahva koja se posluži nakon svih drugih čašćenja.
Simit – posebna vrsta okruglog hljeba od bijelog brašna
zakuhan kvasom (majom).
Sinija - niska okrugla trpeza načinjena od drvenih dasaka.
Smokvara - slatko karakteristično za Mostar i okolinu,
priprema se od smokve.
Sofra - trpeza, u simboličkom smislu okupljanje prilikom
objeda.
Sogandolma - vrsta slanog jela.
Sohbet - ugodni razgovor.
Somun, bosanski - okrugli pekarski hljeb, posebno je poznat
ramazanski somun.
Susam - vrsta sjemena sezam (Sesamum indicum) od koga se
pravi tahanhalva.
Sutlija - slatko jelo pripremljeno od mlijeka, pirinča i šećera.
Šarena turšija – kiselina od raznog povrća i začina.
Šećerlama - poslastica od šećera.
Šeftelija - vrsta breskve.
Šehrija - tanki rezanci od pšeničnog brašna od kojih se pravi
istoimena čorba.
Šenluk - slavlje, veselje.
Šerbe - slatki bezalkolholni napitak koji se dijeli tokom
narodnih i vjerskih svečanosti.
Širden, bumbar - jelo od džigerice sa začinima u bravijoj
maramici.
Šiš - duguljasti bubnjić od crnog lima, nasađen na željezni

K U L T U R N A B A Š T I N A



315

štap, u kome se okretanjem nad vatrom, prži kahfa, gvozdeni
ražanj za pripremanje šišćevapa.
Šišćevap - jelo sa komadićima mesa i luka na željeznom
štapiću pečeni na ražnju. Škembečorba - čorba od iznutrice.
Tabak - zdjela, poslužavnik.
Tabijat - pristojnost, uljudnost, starinski običaj.
Tahanhalva - vrsta halve.
Tahmis - radionica za prženje kafe.
Tarhana – izdrobljeno tijesto napravljeno od brašna i jaja,
istoimena čorba.
Tatlija - slatka pita razvaruša.
Teferič - narodna svetkovina u prirodi.
Tekne, teknje - drveno korito.
Teletina sa travničkim sirom – pečena teletina na travnički
način.
Tendžera - duboka bakrena posuda.
Tepsija, tevsija - plići okrugli bakreni ili emajlirani sud, u
njemu se peče pita ili hljeb.
Tirit - nadjev za pite načinjen od sitno izdrobljenog tijesta
zamiješanog sa maslom i jajima.
Tufahija - vrsta poslastice od jabuka i oraha.
Tulumba - vrsta slatkiša od pšeničnog brašna i šećera.
Turundža - vrsta narandže.
Unutma, lutma - poslastica od umućenih jaja, šećera i masla,
patišpanja.
Veremot - divlja metvica.
Višnjab - paluze od višnje.
Zahlada - jemeci koji se poslužuju na kraju objeda.
Zaištahiti - zaželjeti se nečega, posebno nekog jela.
Zeher - otrov, nešto naglašeno ljuto.
Zejtin - ulje.
Zerde - kompot od nažitko varenog pirinča, zaslađen šećerom
i začinjen cimetom.
Zerdelija - vrsta rane šljive.
Zijafet - gostinski ručak ili večera, gostoprimstvo.

K U L T U R N A B A Š T I N A



316

Napomene

1) Kulturna istorija Bosne i Hercegovine. Sarajevo: „V.
Masleša“. 1984. str. 473. Vidjeti također str. 474.

2) Emilijan Lilek. „Riznica porodice Hranići (nadimak
Kosača).“ Glasnik Zemaljskog muzeja u Bosni i Hercegovini, Br. II,
1 (Sarajevo, 1889), str. 1-2.

3) Vakuname iz Bosne i Hercegovine (XV i XVI vijek).
Sarajevo: Orijentalni institut, 1985. str. 56-57.

4) Šabanović, Hazim. “Bosanski divan.” Prilozi za orijentalnu
flologiju, XVIII-XIX, 1973. Str. 9 - 45.

5) Pogledati: Kreševljaković, Hamdija. Esnaf i obrti u
Bosni i Hercegovini. Sarajevo: Naučno društvo NR BiH, Odjeljenje
istorijsko-floloških nauka, Knj. 12. 1961., Vidjeti također: Alija
Bejtić. „Povijest i umjetnost Foče na Drini.“ Naše starine, (Sarajevo,
1957. str. 60-63).

6) Hadžidedić, Nedžad. “Narodna ishrana.” Etnograski
pregledBosne iHercegovine.Sarajevo, 1997. str. 56-57.Uposljednjih
nekoliko godina po pitanju standardizacije prakse u pripremanju
hrane (halal hrana) afrmisala se Agencija za certifciranje halal
kvaliteta osnovana od strane Rijaseta IZ BiH sa sjedištem u Tuzli
(www.halal.ba). Ova Agencija učestvuje u organizaciji godišnje
sajamske maniestacije SAHAF (www.saha.ba).

7) Evlija Čelebija. “Imareti, jela, voće i povrće…” Putopis:
odlomci o jugoslovenskim zemljama. Preveo, uvod i komentar
napisao Hazim Šabanović. 3. izd. Sarajevo: “Sarajevo publishing,”
1996. Str. 118-120.

8) Mula Mustaa Bašeskija. Ljetopis. (1746-1804). Prijevod
sa turskog, uvod i komentar Mehmed Mujezinović. 3. izd. Sarajevo:
Sarajevo-Publishing, 1997. Str. 99.

9) Jović, Vlastimir. „Salčinovića hljeb.“ Zenica koje više
nema: reporterske skice iz stare Zenice. Zenica, 1998.Str. 22-23.

10) Knjiga Bosanski etnološki rječnik Senada Mičijevića
objavljena u Mostaru 2009. godine (dio koji se odnosi na
gastronomsku terminologiju) predstavlja tek inicijalni korak za
izradu i temeljitija istraživanja specifčne etnološke terminologije,
uključujući gastronomsku, što je posao koji tek predstoji.

K U L T U R N A B A Š T I N A



317

Literatura

Balić, Smail. Kultura Bošnjaka. 2.izd. Zagreb: R&R, 1994.
“Bamja.” Bosansko-hercegovački težak, VI (Sarajevo, 1907),

str. 37.
Bašeskija, Mula Mustaa. Ljetopis. (1746-1804). Prijevod sa

turskog, uvod i komentar Mehmed Mujezinović. 3. izd. Sarajevo:
Sarajevo-Publishing, 1997. 472 str.

Bejtić, Alija. “Hanovi, musafrhane i imareta.” Povijest i
umjetnost Foče na Drini. Sarajevo, 1957. P.O. iz časopisa Naše
starine.

Benac, A. i drugi. Kulturna istorija Bosne i Hercegovine od
najstarijih vremena do pada ovih zemalja pod osmansku vlast. 2.
prerađeno i dop. izdanje. Sarajevo : IRO “V. Masleša”, 1984.

Bešlagić Seniha, Mara Lukanc. Kuhar. 12.dop. izd. Sarajevo:
Svjetlost, 1999.

Birket-Smith, Kaj. Putovi kulture: opća etnologija. Zagreb:
Matica hrvatska, 1960.

Bosanska kuhinja: 41 najljepši recepat. Specijalni prilog
časopisa Gusto. Sarajevo: Oxygen, 2012.

Bosna i Hercegovina: znamenitosti i lepote. Urednik Mihailo
Maletić. Recenzenti Đuro Basler, Šefk Bešlagić, Jovan Milićević,
Smail Tihić. Beograd. Književne novine, 1965.

2Čaršija i bosanska kavana.“ Bosna i Hercegovina na
Milenijskoj izložbi u Budimpešti godine 1896. Sarajevo: Izložbeni
ured Bosanskohercegovačke Zemaljske vlade, 1896. 108-111.

Čelebija, Evlija. „Imareti, jela, voće i povrće…“ Putopis:
odlomci o jugoslovenskim zemljama. Preveo, uvod i komentar
napisao Hazim Šabanović. 3. izd. Sarajevo: „Sarajevo publishing“,
1996. 118-120.

Filipović, Nenad. “Bajramski jemeci.” Značenje bajrama u
kulturi Bosanskih Muslimana. Priredio Enes Kujundžić. Sarajevo:
El-kalem, 1411/1991.

Glavni odbor Udruženja građana „Sumeja“, Travnik. Jemeci
na čardaku. Travnik: „Sumeja“, 1997. 34 str.

Hadžidedić, Nedžad. “Narodna ishrana.” Etnografski pregled
Bosne i Hercegovine. Sarajevo, 1997.

Hadžiosmanović, Lamija. Bosanski kuhar. Sarajevo: Sejtarija,
2008. 336 str. Postoji i englesko izdanje ove knjige.

K U L T U R N A B A Š T I N A



318

Hadžiselimović, Omer. Na vratima Istoka: Engleski putnici o
Bosni i Hercegovini od 16. do 20. vijeka. Izbor, predgovor, komentar
i bilješke Omer Hadžiselimović. Sarajevo:”V. Masleša,” 1989.

Hangi,Antun.Život i običajiMuslimana uBosni iHercegovini.
3. dop. izd. Sarajevo: Svjetlost, 1990.

Imamović, Mustaa. „Gradovi i gradski život.“ U: Historija
Bošnjaka. 2. izd. Sarajevo: Bošnjačka zajednica kultuzre „Preporod“.
1998. 181-225.

Jović, Vlastimir. “Posljednji aščija.” Zenica koje više nema:
reporterske skice iz stare Zenice. Zenica: Dom štampe, 1998. 20-21.

Kapetanović-Ljubušak, Mehmed-beg . Narodno blago.
Sarajevo: Vlastito izdanje autora, (1304 H.) 1887. 460 str.

“Konjičke trešnje.” Bosansko-hercegovački težak, IV, 5
(Sarajevo, 1905), 94 - 96.

Kreševljaković, Hamdija. “Imaret i musafrhana.” Spomenica
Gazi Husrevbegove četiristogodišnjice. Sarajevo, s.a., 59-63.

Kreševljaković, Hamdija. “Iz prošlosti kahve i duhana u Bosni
i Hercegovini.”

Narodna uzdanica:kalendar za godinu 1940 (1358-1359 po
Hidžri), VIII, (Sarajevo, 1939.) 141-154.

Kreševljaković, Hamdija, Derviš Korkut. “Ekmekčije, aščije,
buzadžije, kahvedžije…” Travnik u prošlosti (1464 – 1878).Travnik:
Zavičajni muzej Travnik, 1961.

Kreševljaković, Hamdija. “Ekmegdžije (Banja Luka).” Esnaf
i obrti u Bosni i Hercegovini. Sarajevo: Naučno društvo NR BiH,
Odjeljenje istorijsko-floloških nauka, knj. 12. 1961. 53-55.

Krstec Starčinski, Stevan., Senada Hadžiomerović. Bosanski
kuvar. Beograd: Beoknjiga, 2010. 222 str.

Lakišić, Alija. Bosanski kuhar: tradicionalno kulinarstvo u
Bosni i Hercegovini. 6. dop. izd. Sarajevo: Svjetlost, 1999.471 str.

Lilek, Emilijan. “Riznica porodice ‘Hranići (nadimak
Kosača)“. Glasnik Zemaljskog muzeja, I, 2 (1889), 1-25.

Majstorović, St. “Hrana naših težaka u Bosni.” Glasnik
Zemaljskog muzeja (okt.- dec. 1908), 433-448.

“Medovina.” Bosansko-hercegovački težak, VI (Sarajevo,
1907), 92. str.

Mulahalilović, Enver. “Ramazanska jela.”, u: Vjerski običaji
Muslimana u Bosni i Hercegovini. 2. dop. izd., Sarajevo: El-kalem,
1989. 154-160.

K U L T U R N A B A Š T I N A



319

Šabanović, Hazim. “Bosanski divan.” Prilozi za orijentalnu
flologiju, XVIII-XIX, 1973. 9 - 45.

Škaljić, Abdulah. Turcizmi u srpsko-hrvatskom jeziku.
Sarajevo: Svjetlost, 1965.

Starčinski Stevan Krstec, Senada Hadžiomerović. Bosanski
kuvar : Ukusi Orijenta, Mediterana i Srednje Evrope. Beograd :
Beoknjiga, 2010.

Ugljen, Sadik. “So i hljeb.” Glasnik Zemaljskog muzeja, VII
(Sarajevo, 1895), 606. str.

Vakuname iz Bosne i Hercegovine (XV i XVI vijek). Sarajevo:
Orijentalni institut, 1985.

“Vlašićki sir”, Bosansko-hercegovački težak, V, 6 (Sarajevo,
1906), 116-119.

Zovko, Ivan. “Narodna jela i pića po Bosni i Hercegovini.”
Zbornik za narodni život i običaje, I (Zagreb, 1896), 107-117.

Živković, Mita.”Jela…” Sarajevo od svoga postanka do
danas. Požarevac, 1894. 27-28.

Recenzent: dr. sc. Faruk Kozić, UNZE, BiH
Lektor: dr. sc. Enes Kujundžić

K U L T U R N A B A Š T I N A


