
227

UDK 37.012
Originalni naučni rad

Dr. sc. Amel Alić

ČITANJE KNJIŽEVNOG DJELA
KROZ OPTIKU TRANSGENERACIJSKOG

MODELA

Sažetak

Transgeneracijski pristup težište razumijevanja obiteljskih
odnosa stavlja na pretpostavku da ponašanje pojedinca u pogledu
uspostavljanja relacija s drugima i interpretacije događaja u
obitelji prokreacije, počiva na iskustvima iz obitelji orijentacije.
Prema ovom učenju, obitelj predstavlja jedan specifčni i unikatni
emocionalni sistem. U situacijama izazova, novih zahtjeva ili neke
opasnosti, obitelj iskazuje anksioznost koja obitelj, poput kakvog
automatskog pilota vraća u ponašanja karakteristična za neke
ranije situacije. Te situacije određene su repertoarom ponašanja
usvojenim u prošlim iskustvima, pod snažnim su utjecajima
kulture, te iskustvima roditelja. Čitajući Čolakovićeve pripovjetke
u knjizi Lokljani kroz optiku transgeneracijskog modela moguće je
razumijevati odnose uspostavljene unutar niza relacija, od kojih su
najvažnije one između pisca – književnog djela – osobnog iskustva
– stvarnog života. Uviđajući važnost transgeneracijskog modela u
konteksu razumijevanja životnog iskustva pisca i procesa nastajanja
književnog djela, bilježio sam na marginama knjige odgovore na
neka od prethodnih zapitanosti. Stajališta transgeneracijskog modela
nastojao sam potkrijepiti odgovarajućim primjerima prepoznatim u
Čolakovićevoj knjizi Lokljani, što u metodološkom smislu upućuje na
primjenu metaanalitičkog i hermeneutičkog pristupa. Tekst koji je u
međuvremenu nastao, predstavlja zabilješku o piscu koji nastavlja
živjeti s novim generacijama čitatelja, skriven u zbiru sudbina svojih
likova, na isti onaj način na koji svaka priča o drugima, prije svega,
sadrži priču o nama samima.

Ključne riječi: transgeneracijski model, kulturni obrasci,
narodna mudrost, analiza književnog djela

P E D A G O G I J A



228

READING OF LITERARYWORK THROUGH
THE OPTICS OFTRANSGENERATIONALMODEL

Summary

Transgenerational approach puts the ocus o understanding
amily relations on presumption that behaviour o an individual,
regarding establishing relations with others and interpreting events
in amily o procreation, is based on experiences rom amily o
orientation. According to this, amily is specic and unique emotional
system. In situations o challenges, new requests or some sort o
danger, amily expresses anxiety which, like an autopilot, brings
amily back in behaviours characteristically or earlier behaviours.
Those situations are determined by repertoire o behaviours adopted
in previous experiences, and are under strong infuences o culture
and experiences o parents. Reading shorts stories o Colakovic
in book Lokljani through optics o transgenerational model, it is
possible to understand relations based in series o links, rom which
themost important ones are between author – literarywork – personal
experience – real lie. Recognizing importance o transgenerational
model in context o understanding author’s lie experience and
ormation process o literary work, I noted on book margins answers
on some o the questions that arise rom transgenerational model. I
tried to conrm aspects o transgenerational model by appropriate
examples recognized in Colakovic’s book Lokljani. The text that
originated in the meantime represents record o the author who
continues to live with new generations o readers, hidden in sum o
his characters’ ates, in the same way in which every story o others
mainly contains story o ourselves.

Kontinuitet sjećanja i likvidacija mita

Pitanjakojesamnapočetkučitanja ianaliziranjaČolakovićevih
djela postavio sebi bila su: u kolikoj mjeri su pisci/književnici dobri
poznavaoci života, bar u sposobnosti opisivanja života? Da li su neke
zakonitosti teorija o ponašanju i razvoju ličnosti u suglasju sa opisima
života i životnih kriza kroz koje prolaze glavni likovi? Na koji način
razumjeti povezanost nastajanja književnog djela sa primjerima iz
svakodnevnog života? Naposlijetku, možda je moguće dobaciti i

P E D A G O G I J A



229

toliko daleko da se na primjeru književnih djela dokazuje estetizirana,
autentična naracija o zakonitostima unkcioniranja čovjeka u svjetlu
legitimnih teorija o kojima uče pedagogija i psihologija... ili čak: da li
je, pozivajući se na Schicksal analizu, kreativni čin pisanja potaknut
nesvjesnim nagonom da se pisac izbori sa borbom predaka u sebi?

Razmatranje uloga i različitih stilova odnosa između
ljudi, moguće je i putem analize odnosa utemeljenih djelovanjem
„unutarnjih sila“, koje kao da traže svojevrsnu „dubinsku analizu“
životnih nesvjesnih izbora. Takva analiza moguća je ukoliko se
pozovemo na biološko-analitičku teoriju ili Schicksal analizu
Leopolda Szondija. U ovoj teoriji Szondi nudi niz intrigantnih
hipoteza o djelovanju genetike nesvjesnog, smještajući svoju
rekonstruktivnu psihoterapijsku tehniku između individualnog
nesvjesnog (prema Sigmundu Freudu) i kolektivnog nesvjesnog
(prema C. G. Jungu). Još kao osamnaestogodišnjak, Szondi je pitanja
o djelovanju nesvjesnog u nastajanju književnog djela postavljao
čitajući Dostojevskog, a u kojima su dominirali likovi preljubnika,
varalica, ubica, sveštenika i slično. Analizirajući genealoško stablo,
Szondi je vrlo rano zaključio kako je Dostojevski naprosto bio
prinuđen pisati o takvim karakterima, kako bi se izborio s precima
u sebi (Janković, 2004; Sondi, 2011)1. Osnovne orme genotropizma
ispoljavaju se kroz pet osnovnih oblika: libidotropizam – izbor
ljubavnog objekta; sociotropizam – izbor prijatelja, ideala i
srodnika; operotropizam – izbor profesije; morbotropizam –
izbor vrste bolesti; tanatotropizam – izbor vrste smrti. Schicksal
analizu Szondi još naziva i „humanom genetikom nesvjesnog“
(Nastović, 2011) budući da se ova tehnika zasniva na analizi predaka
koji u nama žive preko tzv. latentnih recesivnih gena. Ovu borbu
između nositelja naslijeđa Szondi naziva primordijalnom borbom
gena ili „borbu predaka“ (Janković, 2004). Primjere nalazimo i u
književnosti. Tako, pozivajući se na biografju Dostojevskog, moguće
je pretpostaviti kako se i u razvijanju dinamike književnog djela
unutar pisca odvija svojevrsna unutarnja borba: piše se da se odupre
porivima, izbori sa vlastitim naslijeđem ili učini podnošljivijom
stvarnost. Uz doprinose Leopolda Szondia, nezaobilaznim se nameće
i pozivanje na stajalište Bele Hamvaš (1996:58):

1 Tek će se 1940. godine objaviti biografja Dostojevskog u kojoj će i sam
Dostojevski priznati kako je u njegovom genealoškom stablu prisutan veliki broj
osoba opisanih u njegovim knjigama (Nastović, 2011).

P E D A G O G I J A



230

Više puta je već bilo reči da se roman nije rodio iz psihologije,
nego se psihologija rodila iz romana. I to ne datumski, što
samo po sebi ne znači mnogo. Psihologija i nije ništa drugo
do jedan od metoda jednog važnog konstitutivnog elementa
romana, konfesionalne svesti. Konfesionalizam je zapravo
razaranje sudbine i likvidacija mita. Postupak kojim se čovek
od individue razvija u ličnost. Psihologija kao scijentična

disciplina o tome nema ni pojma.

Ako bismo uvažili stajališta Szondija i Hamvaš, onda bi bilo
nužno i u analizu Čolakovićevih likova unijeti saznanja o piščevom
iskustvu, poznavanju života, ali i relacijama uspostavljenim između
fkcije i stvarnosti2.

Psihosocijalne i emocionalne karakteristike mladih prema
teoriji psihosocijalnog razvoja Erika Eriksona, moguće je promotriti
kroz osammeđusobno povezanih i uvjetovanih psihosocijalnih kriza3.
Prema Eriksonu, centralna osobina mladosti je obnovljeno traženje
identiteta svoga JA. Pitanja, poput: “ko sam JA, a ko NISAM?”,
“Jesam li ja dijete ili odrastao čovjek?”, “U kojim područjima sam
zreo-la i na koji način?”, “Da li slika omeni zavisi od drugih?”, „Mogu
li ostvariti intimnost i plodnost?“ i mnoga druga pitanja, prelamaju se
kroz osam međupovezanih životnih stadija. U tim stadijima rješavaju
se statusi: povjerenja nasuprot nepovjerenju, nezavisnosti nasuprot
sramu, inicijative nasuprot krivnje, marljivost nasuprot podređenosti,
ostvarenje identieta, intimnost nasuprot osamljenosti, plodnost
nasuprot zastoju i integritet nasuprot očajanju4.

2 Drugi će, pretpostavljam, detaljnije pisati o životu Envera Čolakovića. U nekim
epizodama iz njegove biografje moguće je prepoznati unutarnju borbu koju
ovdje tek nagovještavamo.

3 O Erkisnonovoj teoriji psihosocijalnog razvoja vidjeti opširnije u: Woololk, A.
(2004). Educational Psychology.

4 U petoj azi rješavanja krize identiteta, po Eriksonu, mlada osoba se može zateći
u jednom od četiri identitetna statusa.Ostvarenje identiteta podrazumijeva da je
osoba prošla kroz krizu identiteta i stekla osjećaj identiteta. To rezultira čvrstom
obavezom prema takvim stvarima kao što su posao, vjera, moralne vrijednosti.
Odgoda ili moratorij je prepoznatljiva kod osoba koje su u stanju krize
identiteta i aktivno traži alternative u pokušaju da se nečemu posveti. To ujedno
podrazumijeva i vrijeme eksperimentiranja sa različitim životnim stilovima.
Isključenje se dešava kod osoba koje nisu doživjele krizu identiteta. Roditeljske
i društvene vrijednosti, norme itd., nikada nisu bile ni upitne. Prihvata se identitet
kroz identifkaciju sa roditeljima/društvom/odraslima kao dovoljan identitet.

P E D A G O G I J A



231

Identitet možemo defnirati kao doživljaj vlastitog ja,
pojam kojeg pojedinac ima o samom sebi. To je i doživljaj osobne
istovjetnosti i kontinuiteta sjećanja, ciljeva i namjera, koji se usvaja
osobnim zalaganjem. Zbog toga se o identitetu, posebno u kontekstu
cjeloživotnog rješavanja psihosocijalnih kriza, ne može govoriti kao
o nasljednoj datosti, već mnogo prije kao o cjeloživotnom projektu
svake osobe. Krize koje se rješavaju proističu iz specifčnog odnosa
sa okolinom, društvenim zadatostima i kulturalnim modalitetima.
Dvije komponente neophodne za razumijevanje vlastitog JA su:
opisivanje samog sebe, te samopoštovanje, pouzdanje.

U Čolakovićevim pripovjetkama pronalazimo mnoštvo
samoopisa glavnih likova. Ovdje je, zapažajući ovakav piščev
postupak, već moguće predložiti jednu dodatnu tezu - opisivanje
samog sebe uzrokovano je kulturološkim kontekstom viđenja drugog
i stava društva o meni: sirotinja ostaje sirotinja, a kada osobi malo
bolje krene onda se stiče poštovanje. Ukorijenjenost sel – koncepta
je uvjetovano patrijarhalnom društvenom ljestvicom. Otuda i nivo
samopoštovanja, koje je u granicama unaprijed određenih granica
društvenoprohvatljivog identifciranja uvijek u vezi sa konceptom
sirotinje, maloumnika ili djevojke koja gubi „obraz“. Izlaz iz toga
je ili korekcija identiteta koji je mapiran od zajednice ili put u
tragediju pojedinca, kao neke vrste kazne koju zajednica i očekuje
i propisuje, jer bez kazne bi se urušile utvrđene norme ponašanja. U
Čolakovićevoj knjizi Lokljani posebno je zanimljivo promatrati slike
i opise identitetnih statusa glavnih likova s obzirom na životnu dob,
društveni status, posjedovanje imetka i specifčnu životnu povijest.
Postavili smo pitanje: Da li većina likova s obzirom na dosljedno
opisivanje tradicionalne bosanskohercegovačke obitelji i društva
zauzima status moratorija i isključenja?5

Ovaj status je najčešće prisutan u tradicionalnim društvimakoje karakterizira
nasljeđivanje imetka, društvenog položaja, sklapanje brakova od strane starijih
generacija (najčešće roditelja). Rasap ili konfuzija identiteta predstavlja
negativni identitetni status. Pojedinac pokazuje malu ili nikakvu posvećenost
prema poslu, vjeri, vrijednostima, odnosima... Ne pokušava se aktivno nečemu
posvetiti ili potražiti identitet.

5 U tom smislu, određenje i opis identiteta analizirali smo kroz dvije dimenzije:
- socijalno-psihološka;
- politička.

Premda druga dimenzija nije bila posebnim predmetom interesiranja, moguće je
ovdje tek napomenti kako se kulturni, jezički, etnički, religijski i lokalni identitet
da razumijevati kroz pitanja: „Šta smo mi babo?“ (str. 203) u priči Školac, te na

P E D A G O G I J A



232

Za ovu analizu mnogo je važnija bila socijalno-psihološka
dimenzija identiteta. U pogledu ove dimenzije vidljivo je da na
pitanja: „ko sam ja?“ i „kako razrješavam krizu identiteta u različitim
životnimciklusima?“, nalazimomnoštvo primjera.Kroz pričuBajram
počinje da se plete priča o glavnom liku Muji, koji se prikazuje u
identitetnom statusu moratorijuma/odgode. U ovoj pripovjetci glavni
lik Mujo, opisan je u stanju potrage za identitetom: „Nijesam ti za
ameliju. Ja sam postao gradska lutalica. Hamal i cjepar“ (Čolaković,
1991:12). Traganja za odgovorima na pitanje „ko sam ja?“ uporedo se
isprepliće kroz dijaloške, kao i kroz solilokvijumske epizode glavnih
likova. Ostvarenje intimnosti nagovještava se u pričiNesanica: „Tako
je počelo. Onda su brbljali sve dok ona nije zaspala. Približili su se
jedno drugome, premda se nisu ni makli sa svojih ležaja. Razvezali
im se jezici. On njoj pričao o sebi, ona njemu o svojoj mladosti, o
nadama i mučnom životu udovice“. (Čolaković, 1991:65). „Šta će
reći selo“ pita Ajša, a Mujo odgovara pitanjem: „A šta ćeš reći ti?“,
izlazak iz moratorijuma i podunkcionalnosti ima za posljedicu i
lakše nošenje sa socijalnim pritiskom.

Ali nisu samopojedinci u statusumoratorijuma.Tako nalazimo
iznimno zanimljivu opservaciju Tiana u priči Nesanica o općem,
kolektivnom moratorijumu: „Sve sa zakašnjenjem stiže u Bosnu“,
ali i „Taj sa zakašnjenjem ispunjeni san mladosti: kućica, ženica“
(Čolaković, 1991:56), u kojem kao da se želi opisati kolektivni usud
Bosne.

U priči Njiva Čolaković svoj lik opisuje kroz prve naznake
izlaska iz moratorijuma i rješavanja krize identiteta, dok će
defnitivno rješavanje krize i zauzimanje statusa ostvarenja identiteta
podrazumijevati Mujin ulazak u prostor intimnosti i plodnosti kroz
bračni i intimni status s Ajšom, povrat-sticanje imetka, te prisvajanje
Alije i konačno rođenje sina. U sljedećem primjeru nalazimo jedan
od događaja koji najavljuje prekretnicu u smislu izlaska iz prethodne
krize: „Našavši se na peronu Mujo nije ni znao kako je prvi put u
životu smogao snage da pobjegne od napasti da pomogne jednoj od
svojih sestara...“ (str. 90, prvi put nije dao svu ušteđevinu sestri i zetu
kockaru).

pozitivnim primjerima suživota između Bošnjaka i Srba, u terminima uvažavanja,
pomaganja, razvijanja socijalne osjetljivosti.

P E D A G O G I J A



233

Vidimo kako drugačije opisivanje sebe u odnosu na druge
i postojanija slika o osobnoj poziciji s obzirom na društveni status
korelira sa opisima izlaska iz krize identiteta (iz statusa moratorija
/odgode u intimnost i plodnost), a nadalje, Mujo izlazi i iz
podunkcionalnog statusa, submisivne društvene pozicije, posebno
naglašeno u pasusima o iznenadnom pozivanju na sijela od strane
mještana (kao potvrde novog društvenog statusa), raniji odlazak
sa sijela koji je pivilegija viđenijih itd. Primjer „razgovora“ Muje
sa vraćenom zemljom (Čolaković, 1991:106) je primer vraćenog
ili novostečenog društvenog statusa. Zemlja je ovdje metaora
statusa, autoriteta, društvene potvrđenosti, pa se želi na taj način
nedvosmisleno ukazati na činjenicu da je Mujo, ne samo ostvario
intimnost i plodnost, već rješavanjem krize identiteta savladao
neophodnu stepenicu za postizanje izgubljenog društvenog statusa.
Na ovaj način, Čolaković na primjeru svojih likova (a posebno Muje
Halvadžije) kao da defnira neohodne pretpostavke za ostvarenje
identiteta u jednoj tradicionalnoj mikrozajednici, kao što je ona
opisana u Lokljanima. Na drugoj strani, opis Sulje Hodžića odgovara
statusu rasapa identiteta s obzirom na besciljna lutanja, pijanstva i
nesposobnost da ostvari intimnost.

Tako se sukladno opisima idealnog samopoštovanja,
Mujo premješta iz potpune nesigurnosti u područje samosvijesti i
samopouzdanja. Vidljivo je to u onim pasusima kada Mujo počinje
sebe prihvatati u terminima samopoštovanja i ostvarenja, pri čemu
se duhovno dokazuje, a stid stalno panoptikumom nanovo obnavlja,
te materijalna dobra u toj tradicionalnoj postavci preporučuju kao
preduvjet dobrog i čestitog. Slike samopouzdanja i kompetentnosti
Čolaković kroz sudbinu Muje povezuje sa dokazivanjem za
sposobnost društvenog djelovanja, metaore zemlje kao izvora
blagostanja, te nedvosmislena osuda društveno devijantnog
ponašanja, pri čemu je moralnost moguće i u siromaštvu ostvariti,
pod uvjetom da se hijerarhija odnosa ne krši. Na ovim primjerima
vidljivo je kako Čolaković dosljedno i u suglasju s psihosocijalnim
razvojem pojedinca, glavnog lika transormira iz statusa potrage, ka
stausu osobe koja je u stanju postići razvoj i ostvarenje uspješnih
intimnih veza, zajednički identitet s partnerom (stadij intimnosti), te
pomaže drugima, dopušta djeci da budu nezavisna i podstiče razvoj
drugim važnim osobama iz svog okruženja (stadij plodnosti).

P E D A G O G I J A





235

članova obitelji uspostavljaju optimalne emocionalne veze, ili u
njima se razvija veća autonomija pojedinaca u odnosu na obiteljsku
emocionalnu ego masu. Bowen zapaža da nezreli roditelji često
izaberu jedno dijete kao objekat emocionalne projekcije, na koje
prenesu niski stupanj dierencijacije sela, te takvo dijete u najvećoj
mjeri iskazuje simptome nesamostalnosti i nesposobnosti da se
dierencira od obiteljske ego mase (Carr, 2006). Na taj način se preko
bar jednog djeteta s generaciju na generaciju mogu prenositi isti
simptomi neizdierenciranosti sela, manjka autonomije i ponavljanja
istih obrazaca ponašanja (poput sklonosti pretjeranim emocionalnim
uzijama, emocionalnom prekidu, visoko izražene anksioznosti,
vrste unkcionalnog ponašanja, itd). Na temelju prethodnih opisa,
Bowen (1988) predlaže nekoliko važnih koncepata neophodnih
za razumijevanje ponašanja i obitelji s obzirom na generacijsku
transmisiju. Tih osam međusobno povezanih obiteljskih koncepata,
prema Bowenu, su:

1. Emocionalni sistem nuklearne obitelji

2. Dierencijacija Sela

3. Triangulacije

4. Proces obiteljske projekcije

5. Sibling pozicija

6. Emocionalni cuto (prekid)

7. Multigeneracijski transmisijski proces

8. Socijalna regresija

Emocionalni procesi u nuklearnim i proširenim obiteljima,
prema Bowenu, sadržani su u okviru prvih šest koncepata, dok se
emocionalni procesi kroz generacije u obitelji i društvu odnose na
preostala dva koncepta: multigeneracijski proces i socijalnu regresiju.
Kao i u slučaju individue, za obitelj se može ustvrditi kako predstavlja
neponovljivu i univerzalnu emocionalnu jedinicu. Svaka se obitelj
može promatrati unutar specifčno uspostavljenog emocionalnog
sistema. To znači da sve što se tiče jednog člana ima utjecaj i na
sve ostale članove obitelji; te da se članovi obitelji uzioniraju u
zajedničke relacije, gradeći svojevrsno, obiteljsko „JA“. Dijelovi
naracije vezani za simboliku zemlje, u Lokljanima predstavljaju
stub razumijevanja emocionalnog sistema obitelji. Nadalje, cijeli

P E D A G O G I J A



236

kolektivitet posjeduje snagu emocionalnog fuzioniranja pojedinaca
unutar samog sebe. Stanje obitelji kao socijalnog miljea odražava
se na kvalitet procesa socijalizacije, a slika obitelji kao autentičnog
socijalnog središta prenosi se na socijalnu percepciju u cjelini.
Obiteljsko zajedništvo ostvaruje se putem emocionalnih fuzija
koje mogu biti labave, optimalne i isprepletene. U bilo kojoj formi
uspostavljanja relacija između dvije osobe, zapaženo je da se osobe
mogu ponašati nadfunkcionalno, na jednoj, ili podfunkcionalno, na
drugoj strani6. Težnja jedne osobe da dominira, može biti praćena
istovjetnom tendencijom ili pristajanjem na dominaciju drugog.
Ovakvo pod ili nadfunkcionalno ponašanje je u Čolakovićevim
pripovijetkama sadržanou slikamakolektiva, odnosnokodpojedinaca
unutar kolektiva. S druge strane djeca se nemaju šta puno pitati o
svom identitetu, tu su uglavnom svedeni na „gotov čin“ preuzimanja
zatečenih vrijednosti i normi. Posinak će postati Halvadžija iako ima
drugo prezime, ali Mujo ga prihvata kao sina i njegov identitet se
mijenja, ali na savjet žene on ga ništa ne pita već mu samo kaže:“Od
danas si Halvadžija“ i gotova stvar.

Cjelokupni kontekst prikazan je u kontrastima, likovi su
portretirani ili kao nadfunkcionalni ili podfunkcionalni, a primjer
kontrastnih pozicija je najočitiji u opisima Tifana i Muje, Muje u
bolnici dok se opisuje interakcija sa Omer efendijom dok čita novine.

„Tifan, ugledni Lokljanin, onaj što najviše izvrgava ruglu
nesretnog Muju, iskoristio njegovu molbu, koju će mu naravno
uslišati, da ga malko pecka i zbija šalu, pogotvu jer se uz ognjište
griju njegova žena i kći sejda i najstariji sin“ (Čolaković, 1991:15).

Nadalje, Tifan je portretiran kao sveznalica: „Tifan je uopće
znao sve (Čolaković, 1991:27)“.

Na drugoj strani, Mujo je sve do priče Njiva u modusu
podfunkcionalnosti, povratkom zemlje, ženidbom, postaje
potvrđenim u društvu. Slika podfunkcionalnosti prikazana je i u
terminima dominacije pasivnih crta volje, submisivnosti, mirenja sa

6 Opis nadfukcionalne osobe: zna sve odgovore, uspjeva riješiti sve životne
probleme, ne suateže se od savjetovanja drugih šta da misle, rade, osjećaju, često
pretjeruje u pomaganju drugima, osjeća (pre)veliku odgovornost za druge, čini
stvari za i umjesto drugih.
Opis podfunkcionalne osobe: oslanja se na druge, i kada nema potrebe za to
traži savjet, pasivno ponašanje, prihvatanje pomoći, bilo da je potrebna ili ne,
traži od drugih da rade stvari za i umjesto njih, doživljava samog/samu sebe kao
problem...

P E D A G O G I J A



237

sudbinom marginalno-pasivne pozicije koja pojedinca i cijele gupe
smješta u kvadrant ukrštanja vanjskog lokusa kontrole i vanjskog
lokusa odgovornosti. Primjer za ovu konstataciju nalazimo u rečenici:
„Ako sirotinju neko uopće stvara, onda je to ona sama (Čolaković,
1991:20)“, što predstavlja mirenje sa kulturalnom depriviranošću.
Ili primjer utjehe u trenutnom statusu: „Sirotinji je sve dato tvrdo
osim srca... (Čolaković, 1991:43)“, „Strpljen - spašen“ (Čolaković,
1991:22), zloupotreba i pogrešna defnicija sabura, kao pasivizacije,
umjesto proaktivnog djelovanja i spremnosti za novo djelovanje,
nešto što pripada tradicionalnom konstruiranju kulturalnog
skripta. Također, opisi likova u ovom statusu potvrđuju defcit
individualističkih i previše prosocijalnih vrijednosti, nesposobnost
da pojedinac zadovolji i vlastite potrebe, jer osoba koja nije u stanju
zadovoljiti u optimalnoj mjeri vlastite, neće biti u stanju u optimalnoj
i u uravnoteženoj mjeri zadovoljiti i potrebe drugih (naprimjer: Mujo
se nije oženio niti očuvao imetak zbog brige o ocu i sestrama).

Diferencijacija Selfa podrazumijeva sposobnost osobe da
defnira vlastite životne ciljeve i vrijednosti bez pritiska sredine, u
situacijama anksioznosti da „izađe“ iz vrtloga anksioznosti sistema
i s maksimalnom odgovornošću odgovori različitim izazovima.
Ova sposobnost da se iskaže autentični stav i „ja“ se ne može
poistovjećivati s umišljenošću ili autonomijom zasnovanom na
narcizmu. To je zapravo, sposobnost u kojoj svoje autentične stavove
i ciljeve nastojimo ispuniti ne oštećujući druge i ostajući vezani za
druge (u ovom slučaju za obiteljski sistem) (Friedman, 2011). Osobe
koje se nalaze nisko na skali dierencijacije Sela karakterizira: više
anksioznosti, više relacijske uzije, više emocionalne uzije, više
problema u životu vezanih za slabije odlučivanje, problemi u vezama,
zabrinutost zbog mišljenja drugih. Osobe s visokom dierenciranošću
Sela opisane su kao: manje anksiozne, pate od manje relacijskih
uzija, manje emocionalnih uzija, ostvaruju uspješnije veze, bolji
su u procesu donošenja odluka, te iskazuju manju zabrinutost zbog
mišljenja drugih. Primjere opisa likova s niskom dierencijaciom
Sela nalazimo u događajima poput: ubistva Sejde, tuče Ostojinih
sinova, a posebno u uvodnim pripovjetkama u Lokljanima, kada
je Mujo u stalnom problemu zbog slabijeg procesa odlučivanja,
neodlučnosti, zabrinutosti zbog mišljenja drugih, te u mnoštvu
primjera podlijeganja socijalnom pritisku (što provejava kroz gotovo

P E D A G O G I J A



238

sve priče). Niska dierencijacija sela naslućena kao kolektivni
problem sadržana je i u priči Šuka, primjeru u kojem sin moli babu
da kravu koja je „šukasta“ uvede u selo noću kako je niko ne bi vidio.

U kontekstu uloga, utjecaj okruženja na kreiranje uloge je
iznimno važan. Naime, poznato je da se osoba prema ulogama može
odrediti na način: preuzimanja (mijenjanje autentičnog ponašanja
pod određenim okolnostima), igranja (prikladno ponašanje sukladno
preuzetoj ulozi) i kreiranja vlastite uloge (transormacija društvenim
normama zadane uloge vlastitim, zrelim i objektivnim viđenjima).
U tom smislu, mogli bismo konstatovati kako se osoba, gledajući
ovakve pritiske kroz optiku simboličko-interakcionističke teorije,
može poistovijetiti s nametnutom ulogom ili donijeti odluku da ulogu
transormira prilagođavajući je u većoj ili manjoj mjeri društveno
propisanim normama. Tako, u Lokljanima, prateći priču saznajemo
kako Mujo prihvata da je sirotinja, kao i njegova žena, i na osnovu
toga planiraju život, mada uspijevaju izaći iz tog kruga tek kada
dobiju zemlju nazad. Na osnovu toga kupuju kravu, krava daje bika, i
onda postepeno pristiže prosperitet, dječak-posinak polazi u školu, a
supruga ostaje u drugom stanju. Na kraju se rađa i dugoočekivani sin
o kojem se maštalo. Prije toga njihova materijalna neimaština doboko
određuje njihov život, ujedno i odnos drugih. Poštovanje se zaslužuje
stalnim dokazivanjem i materijalnim blagostanjem. Ipak ljubav je
tu bitna, kao i sloga među članovima amilije, za razliku od priče
Grom je puko koji tematizira Ostojinu tragediju podjele imanja među
sinovima koja završava i pravom tučom sinova i velikom sramotom
Ostoje (iako su pojedini tumačili da je za to kriva „prokleta zemlja“
koju je Ostoja kupio od Muje).

Emocionalni sistem nuklearne obitelji prema Bowenu
počiva na sposobnosti svih članova da prevashodno uspostave
unkcionalnostunutar sebe, individualno, tedadosegnuštoviši stupanj
dierenciranosti sela, što se u slučaju opisa prethodno navedenih
događaja i likova, nije desilo. Temeljno pravilo triangulacije glasi:
„kada nastupi nestabilnost ili konfikt između dva člana obitelji, treći
član obiteljskog sistema će biti uvučen s ciljem vraćanja stabilnosti ili
jačine veza unutar obitelji“ (Galindo i saradnici, 2006). Triangulacija
je iznimno važna za otkrivanje i razumijevanje ukupnih emocionalnih
procesa u jednoj obitelji. One se gotovo redovno nesvjesno ormiraju
kako kako bi održale homeostazu i balans, te reduciralo anksioznost
unutar obiteljskog sistema. Može se govoriti o različitim vrstama

P E D A G O G I J A



239

triangulacije, budući da ona ne podrazumijeva nužno uvlačenje trečeg
člana (najčešće djeteta) u trenucima povišene anksioznosti kako bi se
nesvjesno tragalo za reduciranjem krize. Neke orme triangulacije
podrazumijevaju povećanu brižnost i okretanje jednom djetetu u
slučaju kada se jedan od supružnika-roditelja osjeti isključenim od
strane drugog supružnika, dok se druge ormiraju samo po potrebi
i to u situacijama povišene potrebe za podrškom. Priroda nastajanja
triangulacijeu jednojobitelji,vremenskotrajanje,kočini triangulaciju,
a ko ostaje isključen, te vrsta emocionalnog privlačenja – odbijanja
na najsuptilniji način otkrivaju i prirodu emocionalnih procesa u
obitelji. U većini situacija potreba za uvlačenjem treće osobe ima za
cilj da se reducira tenzija. Težnja Muje da ima dijete (po mogućnosti
sina nasljednika) saAjšom, prihvatanjeAlije kao vlastitog sina, jedan
je od primjera triangulacije. Cilj ove težnje je da se reducira tenzija
i doživi stabilizacija u vezi pozitivnom triangulacijom, odnosno
pojavom treće osobe u vezi. Nestabilni par kojeg čine likovi Mujo i
Ajša doživljava svoju stabilizaciju isključivanjem socijalnog pritiska
sela kao kolektivne fgure treće osobe.

Stanje obitelji kao socijalnog miljea odražava se na kvalitet
procesa socijalizacije, a slika obitelji kao autentičnog socijalnog
središta prenosi se na socijalnu percepciju u cjelini. Obiteljsko
zajedništvo ostvaruje se putem emocionalnih uzija koje mogu
biti labave, optimalne i isprepletene. Bowen (Kerr i Bowen, 1988;
Gilbert, 2006; Friedman, 2011) izdvaja kategoriju nedovoljno zrelih
roditelja, s niskim stupnjem dierenciranosti sela te izraženim
nadunkcionalnim i neadekvatnim reciprocitetom unkcionalnosti,
kao roditelje koji su skloni izabrati jedno od djece na koju okusiraju
svu pažnju. Ovakvu pojavu Bowen označava procesom obiteljske
projekcije. Na dijete koje je, bez obzira na spol ili redoslijed
rađanja, izabrano da bude u centru pažnje, prenose svoj vlastiti nivo
dierencijacije i nezrelosti. Dijete koje je uvučeno u ovaj proces imat
će najniži nivo dierencijacije, autonomije, najviše će biti zavisno
i najteže će se odvojiti od roditeljskog doma. Emocionalne relacije
između članova sistema se mogu razvijati u rasponu od visoke do vrlo
niske relacijske uzije i mogu imati nekoliko različitih kombinacija
unutar različitih relacija.

Zanimljivo je da čitanjem Lokljana možemo naslutiti kako
Čolaković djelimično glavnog lika, Muju, opisuje kao objekat
emocionalne projekcije. Kažemo, naslućujemo, jer Mujine sestre

P E D A G O G I J A



240

(Haša, Diša, Fata) izlaz iz prevelike emocionalne uzije pronalaze u
svojevrsnom cut-ou i emocionalnoj distanciranosti sa povremenim
prekidima u distanciranostima kada se javljao interes (prodaja zemlje
i nasljedstva, izmirenje dugova i slično), što je karakteristično za
ovakve konstalacije.

Neriješeni konfikti proistekli iz nesigurnog attachmenta
utiču na unutarpsihički proces poricanja i izolacije dok se živi
unutar roditeljskog doma ili kasnije zičkim udaljavanjem. Ovo se
obično ostvaruje kombinacijom emocionalne izolacije i zičkog
distanciranja. Proces obiteljske projekcije i okusiranja na jedno
dijete također ne mora nužno uzrokovati udaljavanje drugog ili ostale
djece. Ukoliko se to ipak desi, tada proces separacije, udaljavanja,
izolacije, povlačenja, negiranja važnosti obitelji orijentacije otvara
prostor za emocionalni prekid („cut-off“) djeteta koje ne pristaje
na emocionalnu uziju. Ovo se obično ostvaruje kombinacijom
emocionalne izolacije i zičkog distanciranja, zbog čega osobe
koje izlaz iz pretjerane kohezije i emocionalne uzije nalaze u
statusu prekida, traže način na koji će ranije napustiti roditeljski
dom – bježanjem od kuće, odlaskom u drugo mjesto, preranom
udajom/ženidbom ili na neki drugi način. Nisu rijetki slučajevi
dugogodišnjih sudskih sporova između najbližih članova amilije,
a koji ne predstavljaju borbu za parcelu i imovinu, već su zapravo
nesvjesna rasprava o emocionalnoj zaostavštini. Primjer naslućenog
emocionalnog prekida nalazimo i u priči Sejdin grijeh, ali i u tragičnoj
svađi oko imovine između Ostojinih sinova.

Umjesto zaključka: kako razoriti kletvu?

U središtu priče Grom je puko tematizira se Ostojina tragedija
podjele imanja među sinovima. Priča završava ozbiljnim sukobom
sinova i velikom sramotom Ostoje. Da li su tačne tvrdnje nekih
mještana da je za to kriva „prokleta zemlja“ koju je Ostoja kupio od
Muje?

Murrey Bowen (Kerr i Bowen, 1988) u okviru
transgeneracijskog modela sugerira da se analizom genograma
i genealogije jedne amilije omogućava razumijevanje sličnog
ponašanja između pripadnika više generacija na polju korištenja i
dekodiranja simbola (vrijednosti i simboličkih vrijednosti), principa
koje zastupamo, ali i jačine uspostavljanja emocionalne uzije

P E D A G O G I J A



241

unutar bilo kojeg odnosa. Zbog toga bismo čitanje ovog književnog
djela mogli upotpuniti i analizom sljedećih događaja zabilježenih u
povijesti opisanih amilija:

– Koja su to najvažnija „čvorišna“ mjesta ili najvažniji događaji koji
su utjecali na dinamiku obitelji i ponašanja pojedinaca na nivou
više generacija?

– Ponavljaju li se neka od tih događanja dosljedno ili na sličan način
na nivou svake generacije?

– Na koji način su sličnosti i razlike između različitih generacija
utjecale na status opisanih pojedinaca?

– Jesu li neki dijadni odnosi dosljedno preslikani s prethodnih
generacija (naprimjer, odnos majke prema ocu, pozicija kćerke,
sina, snahe i zeta ili način iskazivanja emocionalne vezanosti)?

– Ponavljaju li se neke orme zavisnosti i sklonosti prema
disunkcionalnom ponašanju?

– Mogu li se identifcirati vrijednosti i vjerovanja koja se dosljedno
njeguju s koljena na koljeno?

Neki od primjera proučavanja obitelji zasnovane na
strukturalnom pristupu podrazumijevaju analizu i interveniranje u
području interakcije, raspodjele moći, prirode ormiranja koalicija,
pozadine i načina defniranja granice sistema i subsistema te
specifčnih ciljeva prema kojima je usmjerena obitelj. Čolakovićevi
likovi unutar ovog konstrukta pokazuju istovjetne „navike“
raspetljavanja transgeneracijskih petlji unutar dimenzija strukture i
komunikacije.

Individualni problemi nastali u obiteljskom miljeu s obzirom
na emocionalnu uziju, emocionalni cut-o, dierencijaciju sela,
odvajanje od obiteljske ego mase ili djelovanja nadunkcionalne,
optimalni unkcionalne i podunkcionalne osobe, prepoznatljivi su
i na širem društvenom planu. Različiti socijalni pritisci u pogledu
defniranja skale vrijednosti, društvenih normi ili socijalnog određenja
spram koncepta srama i odgovornosti, neki su od procesa na koje
pojedinac i čitave obitelji trebaju adekvatno odgovoriti ulazeći u
interakciju s društvom. U takvim sredinama nastaju brojne mitske i
antastične priče o utemeljenu sela koje imaju za cilj učvrstiti poredak
i opravdati narodnumudrost i iskustvo. Najbolji pimjer za ovu tvrdnju
je priča Lokljani (Čolaković, 1991:202) u kojoj nalazimo sljedeći

P E D A G O G I J A



242

primjer: „Kao god što Lokljani vjeruju u vanrednost svog sela, tako
oni poštuju i neke stare običaje, kojih se – bez velike nevolje – ne bi
odricali. Oni su se već uzakonili da se među Bajramima ne žene, a uz
Ramazan da se ne svađaju među sobom i ne putuju u Sarajevo, osim
uoči 27 noći, da se klanjaju u Begovoj džamiji i nabave bajramluke...“

Elementi narodnemudrosti (olk-wisdom) ili narodne empirije
(o kojoj govori antropolog Robert LeVine, 2003) u Čolakovićevim
pripovjetkama pojavljuje se kao slika zatečenog društva sa normama
tog vremena. Takvih je primjera u Lokljanima jako mnogo: Prikaz
društvene stratifkacije sela, odnos sela i grada, brojni socijalni
pritisci, zemlja kao metaora auoriteta, statusa, produktivnosti i
djelotvornosti, ali i porijeklo, upravljaju osobnim izborima ljudi.
Niska dierenciranost sela na kolektivnom planu, ali i visoko
izražena emocionalna uzioniranost u kolektivitet u kombinaciji sa
nadunkcionalnim pozicijama bogatijih u odnosu na siromašne, grada
u odnosu na selo.... primjeri su socijalne regresije i socijalnog pritiska.
Primjer klevete koja završava tragičnim ubistvom kćerke zbog zbog
straha od gubitka obraza je jedno od najautentičnijih u Lokljanima7.
Koncept srama koji dominira u odgoju suprotstavljen je odgoju za
koncept odgovornosti, što u jednom tradicionalnom ambijentu, kakvi
su Lokljani, ima za posljedicu podlijeganje socijalnom pritisku i
onda kada socijalne mreže etiketiraju bez osnova i argumenata.
Primjeri srama u Čolakovićevom prikazivanju tradicionalnog sela
brojni su i opisani u raznolikim kontekstima: podizanje djece u
konceptu čuvanja obraza (Sejdin grijeh), „udaje“ muškaraca ulaskom
u ženinu kuću i „nasljeđivanje“ ženinog imanja (primjeri Uzeira
Arnauta i Mujina ženidba sa Ajšom). Razlika između odgoja unutar
kulturalnih dimenzija visokog i niskog izbjegavanja neizvjesnosti
je također prepoznatljiva u Čolakovićevim opisima tradicionalnog
poretka. U ovakvim primjerima uviđamo i onu negativnu stranu
bogatih i tijesno isprepletenih socijalnih mreža: dok će u stanju
krize, potrebe ili ugroženosti, solidarnost kolektiva biti od pomoći
(slučaj urušavanja Mujine kuće), u nekim drugim će visok stepen
izbjegavanja neizvjesnosti (koncept odgoja za i u sramu) biti atalan
za aktere u areni opisanih odnosa (slučaj Sejde).

7 Kleveta kao socijalni pritisak – projekcijska identifkacija, ili klevetnici su
najčešće oni koji su sami pod pritiskom klevete i vlastitih postupaka izgubili
obraz - društveni status, pa klevetom žele izgubljeni status povratiti ili nesvjesno
se osvetiti, nadjačati, otkriti slabosti drugih; nadalje, umjesto da se bave sobom,
prebacuju unutarnje nesređenosti i nedosljednosti na druge.

P E D A G O G I J A



243

Tako tekst, koji je u međuvremenu nastao, predstavlja
zabilješku o piscu koji nastavlja živjeti s novimgeneracijama čitatelja,
skriven u zbiru sudbina svojih likova, na isti onaj način na koji svaka
priča o drugima, prije svega, sadrži priču o kulturi koju dijelimo, ali
i priču o nama samima...

Literatura:

Alić, A. (2012). Struktura i dinamika obiteljske kulture.
Sarajevo: Dobra knjiga i CNS.

Carr, A. (2006). Family Therapy. New York: John Wiley &
Sons, Ltd.

Čolaković, E. (1991). Lokljani, Iz Bosne u Bosnu. Zagreb:
Islamska zajednica,.

Friedman, E.H. (2011). Generation to Generation. NewYork:
The Guilford Pess.

Hamvaš, B. (1996). Teorija romana. Beograd: Studentski
kulturni centar.

Janković, J. (2004). Pristupanje obitelji. Zagreb: Alinea.
Kerr, M.E., Bowen, M. (1988). Family Evaluation. NewYork:

WW Norton & Company, Inc.
LeVine, R. (2003). Chilhood Socialization: Comparative

Studies of Parenting. The University of Hong Kong: Comparative
Education Research Centre.

Nastović, I. (2011). Uvod u učenje Leopolda Sondija, u:
Szondi, L. (2011). Učenje o familijarnom nesvesnom. Novi Sad:
Prometej.

Szondi, L. (2011). Učenje o familijarnom nesvesnom. Novi
Sad: Prometej.

Woolfolk,A. (2004). Educational Psychology. The Ohio State
University: Allyn and Bacon.

Recenzent: dr. sc. Izet Pehlić, UNZE, BiH
dr. sc. Muris Bajramović, UNZE, BiH

Lektor: dr. sc. Amel Alić

P E D A G O G I J A


